Revue Congolaise des Sciences
Humaines et Sociales

Revue Congolaise des Sciences Humaines et Sociales Slte Web . http://reCOSh.CreSh—rdC.Org

ISSN :2957-6385 (print), ISSN : 2957-6393 (online)
https:/www. doi.org/10.59189/crsh27092025

Le nom propre comme nom de force dans la

pensée poietico-panégyrique africaine

The proper name as a force name in african poetic-panergyric thought

Betu Mulumba Wenceslas'

1 Auteur/Essayiste, Consultant Accompagnement Emploi France Travail (2015- ).
Chercheur au Centre de recherche en sciences humaines CRESH/Kinshasa (1998/2002-
), Agrégé de philosophie (Université Catholique du Congo/Kinshasa), Diplomé en Littéra-
tures (Textes, langues et cultures) francophones (Université de Limoges/ France). Domaine
de recherche : Philosophie (théorie) sociale critique et philosophie littéraire (textes, langues et
cultures) francophones.

Résumé. La pensée poiétique contemporaine, influencée par Heidegger et Holderlin,
explore la poésie comme un acte de nomination révélatrice et fondatrice de I'étre. En
Afrique, cette pensée se forge & partir, notamment, du kasala, une pratique poétique
déloge de soi et des autres, utilisant des noms propres pour exprimer lidentité et la
Jorce vitale. Le nom propre constitue une force dans l'ontologie dynamique bantoue
o1l ['étre est synonyme de force vitale. Le kasala utilise des métaphores pour amplifier
les noms, reliant ainsi lindividu i des forces cosmiques et sociales. Ce levier de trans-
Jformation qu est le nom propre permet & lindividu de revendiquer son identité-racine
par dela sa personnalité et la connexion & sa communauté. L authenticité se construit
ainsi par la reconnaissance de ses racines et de ses liens historiques. Le processus d’ini-
tiation au kasald favorise une transformation intégrale de lindividu. Ce travail sur
soi implique une redéfinition des relations sociales et écologiques, installant chacun
dans une prédiction autocréatrice. La nomination poétique dans le kasala renforce
estime de soi et la confiance en soi. Elle constitue un outil puissant pour affronter les
O P E N défis sans trabir les ancrages. Le nom propre devient ainsi un vecteur d accomplisse-

ment individuel et collectif:
Mots clefs : Intelligence de la singularité, Intégrité personnelle, Mono-dyna-
Received: 14 fevruary 2025 misme extensif, Autopoiesis, Sociopoiesis, Cosmopoiesis

Accepted:18 july 2025 Summary. From a contemporary perspective, poetic thought has found one of its most

Available online: 26 september 2025 accomplished references in Heidegger’s approach to the thinking poetry of F. Holderlin.
The poetic thought of M. Heidegger, as a meditative deepening of Holderlin's thinking
poetry, reveals the essence of poetry as a linguistic and discursive act of foundational,

(Texte présenté au colloque international de I'université Marien Ngouabi : « Le nom propre : de la
tradition aux influences de la modernité », Brazzaville (Congo), du 06 au 08 Novembre 2023).




appropriating, and historicizing nomination of being
in its diversity. Traditional Africa has contributed,
particularly through the poetic work of J. Kabuta, a
specific type of panegyric poetry based mainly on the
use of internal (eponymous) or external circumstantial
(teknonymic, nickname) proper names. The Heideg-
gerian approach to Holderlin serves as our theoretical
model in the study we have outlined regarding kasala
according to J. Kabuta. Kasala or self-praise and praise
of others is a poetic symbolization built on the ampli-
fication and expansion of real or fictitious names, pri-
marily through metaphor and hyperbole. The strength
of the proper name or the proper name as force from the
perspective of African poetic-panegyric thought, partic-
ularly in J. Kabuta’s work, undoubtedly relates to the
“ontological speaking” emphasized by P. Tempels in
“Bantu Philosophy.” The Bantu ontology is dynamic;
being is synonymous with vital force. The kasala uses
metaphors to amplify names, connecting individuals ro
cosmic and social forces. The proper name serves as a
lever for integral transformation. It allows individuals
to claim their identity while remaining connected ro
their community. Authenticity is built through recog-
nition of one’s roots and ties to ancestors. The initiation
process within kasala fosters integral transformation by
redefining social and ecological relationships, enabling
individuals to become their own creators.

1. Introduction

D’un point de vue contemporain, la pen-
sée poiétique a trouvé dans 'approche
heideggérienne (1973) de la poésie pensante
de F. Holderlin I'une de ses références les plus
abouties. La pensée poiétique de M. Heide-
gger comme approfondissement méditatif
de la poésie pensante holderlinienne met au
jour I'essence de la poésie considérée comme
instance langagiére, discursive de nomination
fondatrice, appropriante et historialisante de
étant dans sa diversité. Or, IAfrique tradi-
tionnel a donné, notamment a travers le tra-
vail poétique, poéticien (critique) et poétisant
(pensant) de J.Kabuta (2003, 2010, 2015),
un type particulier de poésie panégyrique
basé principalement sur l'utilisation du nom
propre intérieur (éponyme) ou extérieur-cir-
constanciel (teknonyme, surnom). L’ap-
proche heideggérienne de Hélderlin a consti-
tué notre modele théorique dans I'étude que
nous avons esquissée (2020) de (du kasala se-

lon) J.Kabuta. Le kasala (ciluba Congo RDC)
ou éloge de soi (dite aussi autolouange) et
éloge de l'autre est une symbolisation poétique
construite sur 'amplification et 'expansion des
noms réels ou fictifs, principalement et stylisti-
quement, au moyen de la métaphore et de I’hy-
perbole. Structurellement, cette expression est
dite formulaire parce qu’elle se compose d’une
a) présentation (introduction), b) d’'une nomi-
nation (anthroponyme, toponyme, ...) suivie
¢) d’'une amplification et d) d’une expansion
comme dans 'exemple :

a) Je suis b) Marie Beauchesne, c)Fille-du-chéne
¢’) majestueux, ¢”) dont les racines s’enfoncent
tout droit dans le sol et dont les branches se
dressent, fieres et hautes dans le ciel. d) Le bois
dont je suis faite est employé pour créer les or-
nements les plus nobles et les meubles les plus
riches, car son essence est pure et solide comme

la pierre, car sa couleur est sublime et sa lon-
gévité incomparable » (J. Kabuta, 2015 :100).

Autrement dit, Marie Beauchesne, je suis
comme une fille-du-chéne.... (selon la théo-
rie comparatiste) Ce travail de symbolisation
ou entrent aussi en jeu des symboles des di-
mensions cosmique (catégories stellaires, ani-
males, végétales, minérales) et psychique (ou
on retrouve les catégories historiques et socio-
culturelles) est sous-tendu par une triple visée
sémantique, référentielle et pragmatico-pro-
grammatique (:- développer 'intelligence de la
singularité ; - dénoter en s’émerveillant devant
étre d’'un humain ou 'étre de quelque chose ;
- conscientiser et déployer ses potentialités ; -se
transcender, améliorer ses conditions de vie ;
...). Produit de 'Afrique (appelé par exemple
tagg, badku, en langue wolof, tige en dogon, izi-
bongo en langue zulu, oriki en yoruba, amazi-
na en kirwanda,...), le kasala comme symboli-
sation poétique s’articule sur les symbolisations
primaires que sont les savoirs profonds de type
« gnosophique » ou sapientiel et ceux de type
mythico-cosmogonique comme ceux restitués
dans Une Bible noire... par T. Fourche/H.
Morlighem (2002). C’est cette méditation sur
le kasala tel que modernisé, principalement par
Iécole de J.kabuta, que nous comptons ici syn-
thétiquement renouveler et restituer, en insis-
tant a la fois, sur son statut de symbolique du




soi authentique et intégré impliquant une ar-
ticulation conceptuelle nom-force-étre et sur
sa vocation pédagogico-psychagogique d’édu-
cation, de formation ou d’accompagnement
d’un parcours de subjectivation (s’agissant de
I'humain) éthopoiétique (i.e., a la fois auto-
poiétique, sociopoiétique et cosmopoiétique).

2. Nom, force et étre

La force du nom propre ou le nom propre
comme force du point de vue de la pensée
poético-panégyrique africaine, chez J.Kabuta
en particulier, releve sans nul doute du « par-
ler ontologique » africain-bantou souligné
par P.Tempels dans La Philosophie bantoue
(1959). Nonobstant le soup¢on de relativisme
dévaluant qui pese sur cet ouvrage malgré la
perspective d’exaltation, de reconnaissance af-
fichée par l'auteur (bien que pour une visée
pastorale et administrative (civilisatrice ?) et
non simplement émancipatrice), La Philo-
sophie bantoue augurait une ¢re de I'estime
de l'autre en rupture avec le préjugé colonial
dominant en étant affirmative sur 'existence
d’'une pensée logique, d’une philosophie,
d’une morale, d’un droit, d’une politique afri-
caine bantoue. L’ontologie bantoue est priori-
taire et prolégomene a toute autre évaluation
morale, juridique, politique, économique (Bi-
dima, 1995). Tempels qui a mis hors-jeu le
préjugé colonial pour observer, écouter, ana-
lyser, entendre des bantous rend aussi public
les fruits de son travail d’abord a travers un
certain nombre d’articles que A-J. Smet a ras-
semblé dans Mélange de philosophie bantu.
Recueil des textes du P. Tempels, puis dans
le célebre ouvrage, La philosophie bantoue

(1945/1949).

Dans un article intitulé « Le concept fonda-
mental de I'ontologie bantue », Tempels livre
essentiel de sa compréhension du parler et
aussi des comportements de part en part on-
tologiques des bantous : Il y établit d’emblée
une équation entre I'idée de force de la vie ou
force vitale ou énergie vitale, puissance vitale,
avec l'essence, I'étre et le substrat en excluant
de cette comparaison la notion de substance
au sens monadique tout en soulignant aussi le
caractére dynamique et non statique de I'étre.

L’ontologie bantoue est une ontologie dyna-
mique. Son leitmotiv est 'idée selon laquelle
I’étre est force vitale et la force vitale est étre.
Les idées connexes a cette idée centrale étant :
la hiérarchie des étres-forces, I'accroissement
ou la diminution, voir I'anéantissement des
étres-forces, l'interaction (ou inter-influence)
des étres-forces, la place centrale du muntu
(ou I'étre humain), les lois de la causalité vi-
tale, la référence a 'ontologie dynamique des
jugements éthiques, juridiques, (politiques et
économiques, quand on lit par exemple les ar-
ticles comme « La philosophie de la rébellion »
et « L’administration des indigénes »).

Selon I'ontologie dynamique (Tempels, 1945),
un étre n’a pas seulement sa figure extérieure,
mais aussi une nature invisible. Celle-ci est
avant tout force, et peut en tant que telle s’af-
fermir ou s’affaiblir. Le bonheur au fond pour
les bantous, c’est le renforcement de la force
vitale tandis que le malheur se caractérise fon-
damentalement par la diminution de cette
force vitale essentielle. « Toute maladie, plaie
ou contrariété, toute souffrance, dépression ou
fatigue, tout injustice ou tout échec, tout cela
est considéré et désigné par le Bantou comme
une diminution de la force vitale ». Le mfu-
mu ou chef est un état naturel de pleine force
vitale, de puissance vitale au top « qu'une po-
sition institutionnelle éventuelle ne fera que
constater ou faire accéder a la conscience de
soi », tandis que le mufu, le blasé, le faible,
'anéanti, et littéralement le mort, est celui qui
est dans un état de force vitale proche de zéro
(S.B. Diagne, 2000). Mais cette ontologie dy-
namique n’est pas dualiste. Tempels (1949) le
dit sans ambages : « Dans chaque langue ban-
toue on découvrira facilement des mots ou des
locutions désignant une force, qui n’est pas ex-
clusivement “corporelle” mais “totalement hu-
maine”. Ils parlent de la force de notre étre en-
tier, de toute notre vie. Leurs paroles désignent
“I'intégrité” de I'étre » (P.30). Ainsi donc ce
que 'on appelle le bwanga, c’est-a-dire, les
remedes soit disant magiques (langage ethno-
logique) ne soigne pas un organe particulier
malade, il n’a pas pour destination premiere
un effet thérapeutique local, mais il renforce, il
augmente essentiellement la force vitale. Dans
cette ontologie dynamique non dualiste, il faut



se faire aux synonymes substantivés comme a
ceux adjectivés que sont, I'étre, la force, la vie,
la puissance, Iénergie, la force vitale, la puis-
sance vitale, 'énergie vitale. Ces variations sur
le theme de I'étre-force font I'objet des “pa-
roles de vie”’ ou des nominations de soi-méme
ou de tel muntu impliquant des nominations
de Dieu, des esprits, des ainés spiritualisés ou
vivants, des humains, animaux, des végétaux,
des minéraux, des astres en rapport avec le
renforcement de sa propre force vitale. La dy-
namique, le mouvement de I'étre-force, dans
étre-force est le fait de linteraction entre
les étres-forces, lesquels sont dans un réseau,
dans une connexion réciproque bien qu’on-
tologiquement hiérarchique, la hiérarchie
ontologique. Parce que les étres-forces sont
spécifiquement différents et numériquement
distincts, il y a la force divine, les forces cé-
lestes et terrestres, les forces humaines, ani-
males, végétales et méme les forces matérielles
ou minérales.

A ce titre, le protocole ou le process de nomi-
nation se fait suivant trois lois générales dites
lois de causalité vitale : La loi de similitude sti-
pule une action ou une transmission de force
en fonction de similitude. Par exemple établir
une équation entre la force meurtriere du lion
ou du crocodile avec la motivation du chas-
seur ou du pécheur c’est par le méme mouve-
ment insuffler, susciter chez ces derniers dans
I'exercice de leurs métiers la transformation de
ressemblance de leurs forces avec des forces de
grands carnassiers que sont le lion et le cro-
codile. C’est dans ce sens que dans (A) Marie
Beauchesne peut revendiquer, faire prévaloir,
s’estimer avoir les mémes vertus vitales hu-
maines semblables a celles végétales du chéne :
enracinement, ancrage terrestre profond et so-
lide, longévité vitale centenaire, etc. Il en est
de méme des personnes ou groupes (équipes
nationales) qui portent des noms ou surnoms
propres de Nkashama (léopard) ou Ntambue

(lion).etc.

La loi de contact ou de connexité est en fait
une loi de propriété. « Toute propriété est
riche en influences mystérieuses » formule qui
voudrait dire que la force vitale du proprié-
taire agit ou peut étre agi via ses propriétés ou

ses ustensiles parce qu’elle adhere a leurs étres
(a leurs essences).Et, le nom est sinon une pro-
priété de quelqu’un, du moins le propre d’'une
personne, d’une réalité. Agir sur le nom d’une
personne c’est agir sur elle.

Enfin, il y ala loi du désir exprimé. Selon cette
loi, la parole et le geste de 'homme sont, plus
que toute autre, les meilleures expressions, ma-
nifestations de son influence vitale. Les effets
fastes ou néfastes d’une personne sur soi-méme
ou sur une autre personne sont les signes de son
influence positive ou négative sur soi-méme ou
sur une autre personne.

Le kasala comme protocole de nomination
élogieuse de soi ou de l'autre constitue sé-
mantiquement et pragmatiquement le lieu
ou s’articulent ces trois lois en se confondant
avec ce que les spécialistes considérent comme
les thémes du kasala en rapport avec ses prin-
cipales figures de style ou ses catégories que
sont : la métaphore, la métonymie, la synec-
doque (C. Faik-Nzuzi, 1974, 1975 ; J.N.S.
Kabuta, 2015). Ces thémes sont : la ressem-
blance, la connexité ou la contigiiité et la cor-
respondance. S’y ajoutent aussi, avec 'humour
et autodérision, le contributionnisme opinié-
tre qui contraste avec I'indifférence négativiste
ou dénégativiste (notamment dans I'exotisme
vassalique et le narcissisme hyperbolique dont
parle I'épistémologue Soudieck Dione). La res-
semblance, la connexité, la correspondance se
résument toutes dans le concept philosophique
de l'analogie de I'étre qui renvoie a la dialec-
tique de I'un et du multiple. Les catégories de
thémes se constituent relativement aux envi-
ronnements a partir desquels sont construit-
e-s les tropes ou les figures de signification, les
figures métasémiques. On parlera de catégorie
ou de tropisme cosmique (environnement stel-
laire : soleil, lune, feu, eau...), tropisme animal
et végétal (lion, chéne,...) et de tropisme gé-
néalogique (personnages, faits, lieux). Philoso-
phiquement (P. Ricceur, 1975), les catégories
de themes ne sont rien d’autres que les dimen-
sions principales universelles d’'un symbole, a
savoir la dimension poétique ou dimension de
Iimagination comme création langagi¢re du
réel. Cette dimension poétique du symbole
subsume les dimensions, cosmique (les caté-



gories stellaires, minérale, animale et végétale)
et, psychique (ot 'on retrouve les catégories

istoriques et socioculturelles des themes).
historiques et lturelles des th

Dans le process de nomination, le donateur
(parent, devin, maitre ou enseignant initia-
teur...) et le donataire (bénéficiaire) sont
comme fondus par le transmetteur ('ancétre
éponyme, 'animal ou le végétal totémique,...)
dans un rapport de similarité, I'éponymie (an-
cestrale ou totémique anticipants sur une re-
lation de proximité, de familiarité et d’inden-
ticité, procédant elle aussi d’une transmission
psychique (qualités, aptitudes, voire attitudes).
La similarit¢ ou méme lidenticité n’insinue
pas la métempsychose ou la réincarnation de
lancétre éponyme, du totem mais elle s’ex-
plique, selon P. Tempels, par les théories du
créationnisme métamorphorique/émanation-
niste et du mono-dynamisme extensionniste.
En vertu de cette double théorie (émana-
tionnisme et mono-extionnisme), le réel est un
continuum extensif, une chaine des forces
qui deviennent des extensions de la Force,
de I'Esprit (le prétendu animisme de Ieth-
nologie coloniale n’étant de ce point de vue
qu'un mono-dynamisme ou un mono-spiri-
tualisme extensif). La dialectique / dynamique
de Etre-Force est corrélative de la dialectique
de I'un et du multiple instituant une relation
d’influence ontologique (déterminante) d’une
force ascendante vitale sur d’autres forces avec
lesquelles elle va étre dans une communauté
d’individualité essentielle, ces forces démulti-
pliant pour ainsi dire cette individualité essen-
tielle comme ses extensions. Prononcer (éloge
de l'autre) une nomination individuelle épo-
nymique (2 base des noms ancétres) de type
devise (ku-samuna ou ku-senga en ciluba) ou
de type griot (kasala format long, comme c’est
le cas de ce que dans l'aire culturelle Dogon
on appelle « tige »), c’est évoquer une chaine
d’hommes (d’individus) qui ont été pourvus
d’une certaine force (nyama). Cest aussi in-
voquer cette force (nyama), qui est, pour ainsi
dire, l'individualité essentielle se perpétuant
dans une série des supports humains dont le
bénéficiaire de I'éloge est le représentant ac-
tuel (N.S.Kabuta, 2003,198). Il y a dans la
relation entre I'individualité essentielle (sym-
bolisée par I'éponyme) et les extensions multi-

ples une dette a la fois économique et éthique.
Car, le « capital onomastique » a l'instar de
tout capital hérité doit étre investi, dévelop-
pé et restitué a la communauté, via la descen-
dance, qui en est le vrai propriétaire. Mais ce
destin économique du « capital onomastique »
se transcende tres vite dans ses sens éthique,
historique et métaphysique. Le nom comme
vocable est aussi vecteur de vocation, de mis-
sion, et donc porteur de sens de existence,
de sens d’une vie, porteur de raisons d’étre, de
volonté de vivre et de mourir. L’individualité
essentielle du fait de I'éponymie, crée une anté-
cédence, une position idéale, une référence de
destinée, engageant au développement, a I'évo-
lution, a 'exposition qui permet de se mesurer
a I'idéal, bref a construire sa propre individua-
lité & 'aune de I'individualité essentielle. Tiers-
construit.

Dans chaque homme se trouve 'homme vé-
ritable, ’homme essentiel ou muntu muine
(comme il y a, d’une part, la chose percue
par les sens, et d’autre part, la chose-méme, la
force de cette chose). C’est ’homme véritable
qui est 'objet du sincére souci de soi. Le souci
du muntu centré sur la valeur supréme qu’est
la force vitale est dit sotériologique, non pas
parce qu’il préexiste un mal dont il faut se sau-
ver, mais parce qu’il y a au fond une force vitale
propre, une individualité singuliere a laquelle
il faut ramener (rappeler) chaque muntu. Le
salut recherché érant ici a la fois existentiel/
existential (concret fondamental) et non sim-
plement eschatologique (fin de temps). Clest
ainsi que la responsabilité et la liberté ne sont
pas méconnues pour un muntu se compre-
nant comme une force vitale en relation in-
time permanente avec d’autres forces vitales
agissant au-dessus et au-dessous de lui dans le
réseau ordonné des forces ot il est toujours in-
fluencé et influencgant, actif et passif. La liberté
comme capacité de choisir et de décider par
soi-méme, de s’engager existentiellement, est
une force qui s’appuie sur une autre force, celle
de la connaissance/sagesse (« gnosophie ») qui
consiste a connaitre la nature intime, 'ordre et
action des étres-forces et en fonction de cette
compréhension, a orienter la volonté et I'ac-
tion, soit dans le sens d’'une volonté et d’'une
action vivifiantes ou soit dans celui d’une vo-



lonté et d’'une action destructrices. L’initia-
tion permet d’accroitre ces forces que sont la
liberté et la responsabilité de facon a placer
le muntu devant le choix entre, d’un coté, la
méchanceté, la sorcellerie et la seigneurie de
I'accablement, de I'autre, la haute science du
royaume et la seigneurie de 'amitié. Il est vrai
que le héros poétique, épique des kasala et des
épopées est en quelque sorte un héros de type
nietzschéen, se tenant par-dessus le bien et le
mal. Il semble cependant excessif, comme le
font observer une critique épique dans l'aire
culturelle Peuls, de dire que I'unique souci de
ce héros Cest

« d’affirmer sa totale indépendance tant vis-a-vis
des étres que vis-a-vis des lois morales, sociales
ou religieuses dont il bafoue les plus sacrées, sans
I'ombre d’un scrupule, avec pour seule excuse sa
supériorité incontestée ; d’exhiber en toute occa-
sion sa bravoure en provoquant les héros les plus
renommés et les plus courageux ; de prouver sans
cesse quil est indomptable, inébranlable, d’un
orgueil inaltérable, insensible 4 la pitié comme &
la peur, il apparait aux yeux des Peuls sédentaires
et musulmans comme le type méme de ces héros
paiens des temps jadis auxquels ils ne peuvent se
défendre de vouer encore une certaine admira-

tion » (N.S.Kabuta, 2003,119).

Une fagon de dire qu’aspirer a I'héroisme
c'est s’engager dans le négativisme propre a
la seigneurie de 'accablement. Du point de
vue gnostico-spéculatif bantou, nous dirions,
a la relecture de P.Tempels, que le héros my-
thique que le devin ou les poétes et poétesses
éveillent en la personne célébrée, ne se déve-
loppe et ne s’intériorise que par la transmis-
sion subtile des connaissances profondes qui
dévéloppent en quelque sorte la liberté et la
responsabilité du célébré appelé a incarner
(progressivement) ce héros épique.

La nomination et les célébrations poétiques
qui s’en suivent enclenchent une dynamique
de transformation et de réalisation ou d’incar-
nation. Comment passe-t-on de la poésie, de
la nomination poétique a 'action ? Qu’est —ce
qui assure la dialectique, la corrélation entre
poéisis et praxis ? Devrions-nous comme P.
Tempels continuer a parler tantdt de pensée

logique, tantdt de pensée magique, concernant
la philosophie ou 'ontologie bantoue ?

Dans La métaphore vive, P. Ricceur nous met
sur une piste de réflexion dans les termes d’Aris-
tote et Heidegger : « quand le poete préte vie a
des choses inanimées, ses vers “rendent le mou-
vement et la vie : or I'acte est mouvement” » et
« les fleurs de nos mots-...- disent I'existence

dans son éclosion » (1975, 389, 392).

Avec les mots et particulierement les noms
poétiquement travaillés, il y a transmission de
Iétre et du devenir, du mouvement. Le pou-
voir des mots, de la parole est de contribuer
au développement et & 'accomplissement hu-
main. Ce méme son de cloche nous vient aussi
des sciences cognitives (psychanalyse et neuros-
cience) par la plume de G. Pommier (2004)
qui estime que

« L’étre humain grandit. Il franchit les étapes
qui 'aménent vers la maturité sans se de-
mander quelle force le pousse... Il existe des
conditions de possibilité de la croissance et de
Papprentissage qui font de la parole entendue,
puis prononcée, le préalable a cette expansion
des capacités humaines... Les potentialités des
génes restent lettre morte sans la parole... Le
langage n’est pas un élément épigénique qui
rétroagirait sur les genes. Mais I'identification
qu’il autorise conditionne la réalisation du

code » (P.68-69).

M. Aquien, critique du poéte/poéticien fran-
cais Saint-John Perse, abonde dans le méme
sens en découvrant aussi I’ « heideggerisme »
de ce poete dont il témoigne : « Les mots
sont donc par Perse considérés en tant que
porteurs de la chose méme, qui est le rapport
de ’homme a ce qui est réel, ce qu’il appelle,
dans Oiseaux XI, les causes lointaines....il
y a donc un au-dela du mot, qui est ce vers
quoi le sens poétique tend :”(...)on sait tout
le passé d’incantation des mots, et qu'a nom-
mer pour nous 'innommable, ils investissent
déja d’un sens qu’ils apprivoisent ; et, plus
encore, d’un autre sens, qui va plus loin que
ce qu'ils disent” » (1985 :161-162). Tout ceci
sapplique particuli¢rement au kasala comme
protocole poétique de nomination de soi ou




de l'autre comme le confirme le poéte/poéti-
cien Kabuta : « On voit que la parole est plus
qu’une séquence de phonémes, qu’elle est une
véritable force qui permet d’agir sur le des-
tin. Ainsi, elle est avant tout le maniement de
donnée sémantiques a des fins d’eflicacité, ces
données n’étant accessibles qu’a partir d’une
connaissance des forces » (2003 :183-184).
Sémanticien, Kabuta se nourrit a I'héritage
culturel de lontologie bantoue. La théorie
des forces, I'ontologie dynamique bantoue,
fournit ainsi A sa mani¢re ce que nous pou-
vons, en paraphrasant P. Ricoeur, appeler, la
visée sémantique, pragmatique et référentielle
du discours poétique. Le kasala (qui se récite
idéalement a haute voix dans un groupe) est
porteur de sens programmatique/pragmatique
et de référence doublée voir démultipliée (un/
des autre(s) monde(s) est ou sont possible-s).
Il y a dans la pratique du kasala la dialectique,
le va -et-vient entre I'énonciatif et le program-
matique/pragmatique médiatisé par I'écoute.
Or, lattitude de I'écoute (poétique) requiert
deux type de dépouillement: -Le dépouille-
ment de I'ego (sujet absolu) dans sa volonté
de maitrise, de suffisance et, le dessaisissement
du savoir (objet absolu) afin d’entrer dans les
modalités plus originaires d’appropriation et
de reconstruction de soi (P. Ricceur, 2007,
209-210).

Cette explicitation ontologique bantoue de la
visée sémantique, référentielle et pragmatique
du discours poétique n’est pas sans rappeler
celle que P. Riceeur pointe du doigt dans le
corpus aristotélicien ot la métaphore vive
signifie mettre sous les yeux, peindre, faire
tableau ou « signifier les choses en acte » (et
corrélativement en puissance). Si « métaphori-
ser » se réfere a la polyvalence de I'étre comme
acte et puissance, cela voudrait dire « que la
visée sémantique de I’énonciation métapho-
rique est en intersection, de la fagon la plus
décisive, avec celle du discours ontologique,
non pas au point ou la métaphore par analo-
gie croise I'analogie catégoriale, mais au point
ou la référence de I'énonciation métapho-
rique met en jeu I'étre comme acte et comme
puissance. Cela signifie, enfin, que cette in-
tersection entre la poétique et I'ontologie ne
concerne pas seulement la poésie tragique,

puisque la remarque de la Rhétorique...étend
a la poésie tout entiere, donc aussi a la mimésis
lyrique (...), le pouvoir de signifier I'acte...Les
difficultés mémes de 'ontologie de I'acte et de
la puissance ne réagissent-elles pas la poétique ?
Car, nous I'avons appris d’Aristote lui-méme,
lontologie ne dit guerre plus que ceci : puis-
sance et acte se définissent de facon corrélative,

c’est-a-dire circulaire» (1975, 389-390).

P. Ricceur ne cesse de naviguer dans le corpus
aristotélicien (de la Physique a la Métaphy-
sique, en passant par 'Ethique et la Rhétorique,
voir la Poétique) mu par son interrogation sur
I'ordonnancement aristotélicien de tous les
concepts voisins entrant dans I'amplitude des
concepts de puissance et d’acte : praxis, poiésis,
mouvement, entéléchie, énergie, ceuvre hu-
maine (ergon),...Ainsi donnent-t-il en notes
les citations d’Aristote éclairantes a ce sujet
comme celles-ci : « Et, j’entends par puissance,
non seulement cette puissance déterminée qui
se définit par le principe du changement dans
un autre, ou dans le méme étre en tant qu’autre,
mais en général, tout principe producteur de
mouvement ou de repos » (1975 :390). Ou en-
core : « L'acte, donc, est le fait pour une chose
d’exister en réalité et non de la fagon dont nous
disons qu’elle existe en puissance, quand nous
disons par exemple qu'Hermes est en puissance
dans le bois, ou la demi-ligne dans la ligne en-
tiere parce qu’elle pourrait en étre tirée, ou
quand nous appelons savant en puissance ce-
lui qui méme ne spécule pas, s’il a la faculté
de spéculer : eh bien ! L’autre fagon d’exister
est I'existence en acte » (1990 :353, nous sou-
lignons). P. Ricceur fait aussi le commentaire
suivant de Métaphysique @, 6 : « 'action im-
manente (praxis), ayant pour fin son exercice
méme, est seule véritable acte ; I'action tran-
sitive (poiésis), atteignant sa fin dans la chose
produite au-dehors, n’est que mouvement »
(1975 :391).Et enfin sans étre exhaustive re-
levons avec lui I'affirmation de voisinage entre
entéléchie, énergie, ceuvre et dme : « I'ceuvre
est, en effet, ici la fin, et 'acte est 'ceuvre [er-
gon]. De ce fait le mot “acte”, qui est dérivé
d’ “ceuvre”, tend vers le sens d’entéléchie », de
telle sorte que 'ame est en fin de compte « la
premiere entéléchie d’un corps physique orga-
nique » (1990, 355). Tout en voyant dans le



couple heideggérien Erdrterung (parole, dia-
logue)/Ereignis (événement appropriant) une
répétition interprétative du couple aristotéli-
cien- acte/puissance- sous I'égide de I'écoute
nietzschéenne et surtout de la poésie pensante
de Holderlin. P. Ricceur met en perspective
une autre répétition interprétative du couple
spinozien conatus (effort pour exister) et es-
sentia actuosa (essence actuelle). Selon ce
couple spinozien, le soi est une conquéte de
Peffort pour exister, laquelle conquéte se fait
sur un fond d’étre a la fois effectif et puis-
sant. La puissance qu’a toute chose pour étre
et plus étre, lui vient de son essence donnée
ou actuelle (1975, 392-397 ; 1990, 366-367).
Cette essence donnée ou actuelle n’a pas seu-
lement pour support le mot, le nom. Le nom
en est I'équivalent, surtout lorsqu’il s’agit du
nom initial/intérieur ou méme du nom exté-
rieur/circonstanciel qui, en philosophie ban-
toue, consacre la variation a la hausse ou a la
baisse de l'intensité de lexistence, lorsqu’il
signale/inscrit 'augmentation de I'étre.

Quelle peut-étre I'équivalent strictement sé-
mantico-pragmatique de cette explicitation
ontologique de la transmission du change-
ment et de la transformation par la nomina-
tion ?

Ce sujet de la transmission (pédagogie/psy-
chagogie) par nomination poétique de I'étre
et du devenir, du mouvement existentiel
et vital, P. Ricoeur I'a résumé dans la théo-
rie de la tension (qu’il oppose 4 la théorie de
substitution) forgée a partir de la théorie de
la signifiance (qu’il emprunte a J. Ladriére)
et des trois théories dont celle de I'instance
du discours d’E. Benveniste, celle du Speech
Act chez Austin et Searle (avec son triplet de
force locutoire, illocutoire et perlocutoire) et
celle du sens et de la référence issue de Frege.
Il a cherché a se démarquer de M. Heideg-
ger et de J. Derrida qui pronent une conni-
vence des quotients métaphorique (propre /
figuré) et métaphysique (visible/invisible) au-
quel on peut ajouter le quotient ontologique
(néant/étre). Maintenir ces quotients avec
leur connivence dans la théorie de substitu-
tion C’est vouloir dire que I'opération méta-
phorique consiste a substituer le propre par le

figuré, cela équivaut aussi & une opération mé-
taphysique qui substitue le visible a I'invisible,
ce qui entretient une affinité avec la “releve”
du sensible dans l'intelligible. Ainsi donc dans
ce cadre de la substitution, la métaphore poé-
tique soutiendrait I'édifice de la métaphysique
platonisante, ou plutdt avec ce cadre, la méta-
physique idéaliste platonisante s’emparerait du
proces métaphorique pour le faire travailler a
son bénéfice. Par contre, replacée dansla théorie
de la tension et de la signifiance, I'énonciation
métaphorique implique une vision dynamique
de la réalité auquel donne acces le dynamisme
sémantique ou dynamisme de la signification
des mots que rend possible la tension entre
termes de I'énoncé (sujet et prédicat), tension
entre interprétation littérale et interprétation
métaphorique, tension dans la référence entre
est et n'est pas (étre comme signifie étre et ne
pas étre). Le choc « tensionnel » est innovateur,
créateur, inventeur, transformateur. Clest ce
qui se passe dans I"énonciation métaphorique
ol deux opérations de deux niveaux et de deux
champs référentiels interagissent. Si le pou-
voir des mots vient de leur signification c’est
parce que la signification a un caractere dyna-
mique, directionnel, vectoriel et conspirateur
avec la visée sémantique qui cherche a remplir
son intention (1975, 379).Les notions de si-
gnification et de référence seconde (voir mul-
tiple) comportent une incidence critique sur
les concepts de vérité, réalité, monde. Car, le
pouvoir de la métaphore est de briser une caté-
gorisation antérieure, -tenue parfois pour figée,
réelle, véridique- afin d’établir les nouvelles
fronti¢res logiques sur les ruines des précé-
dentes. Le discours poétique dit P. Riceeur, est
celui dans lequel la suspension (voir la minimi-
sation) de la référence ordinaire est la condi-
tion négative du déploiement d’une référence
de second rang. Ce déploiement étant réglé par
le pouvoir de re-description attaché a certaines
images heuristiques, a la maniere des mod¢les
de la science (P.386). Cette fonction critique
de I'énonciation poétique est-elle un plaidoyer
pour lirrationnel, Nullement. La nomination
métaphorique poétique marque lirruption
dans le langage de 'antéprédicatif et pré-caté-
gorial et exige un concept de vérité autre que
le concept de vérité-vérification corrélative du



concept courant de réalité. Peut jouer ce role
de remplacement le concept de vérité mani-
festation corrélatif de la sub/surréalité ou de
la réalité « tensive », la réalité qui n’est pas
mais est vraiment (O. Abel, 2006).Que dire
de ces notions de vérité manifestation et de
réalité tensive dans le contexte de La philoso-
phie bantoue ott P.Tempels discute (chap.V,
B.3) de l'influence d’essence a essence entre
forces et surtout de I'influence faste ou néfaste
involontaire/inconsciente sans intervention
humaine ? Dans ce contexte, I'insolite de la
vérité-manifestation et de la sub-sur-réalité
(bya malua) rivalise avec l'empirique de la
vérité-vérification et de la réalité. Méme dans
ce contexte ou parfois la persuasion par I'in-
solite, et les préjugés concurrence la démons-
tration méthodique, I'imaginaire poétique se
transforme en catharsis et en metanoia avec
pour visée centrale faire bouger les préju-
gés (des on-dit), les représentations, parfois
hypostasiées en modele d’interprétation et
d’explication de tout. Si I'action poétique ex-
plique un couple comme celui de représenta-
tion/conversion, il en explique aussi d’autres
comme ceux de découvrir/créer, trouver/pro-
jeter, les termes des couples étant appelés a
devenir 'endroit et 'envers d’'une méme réa-
lité, trouver C’est projeter, et découvrir C’est
créer. « Ce que le discours poétique porte au
langage, c’est un monde pré-objectif ol nous
nous trouvons déja depuis la naissance, mais
aussi dans lequel se projettent nos possibles
les plus propres. Il faut donc ébranler le regne
de l'objet, pour laisser étre et laisser se dire
notre appartenance primordiale 2 un monde
que nous habitons, c’est-a-dire qui, tout a la
fois, nous précede et recoit 'empreinte de nos
ceuvres. Bref, il faut restituer au beau mot
« inventer » son sens lui-méme dédoublé, qui
implique 2 la fois découvrir et créer » (P. Ri-

ceeur, 1975, 387).

Un congolais X qui s’entend ainsi dire méta-
phoriquement qu’il est un léopard par un lo-
cuteur Y devrait par inférence, s’il baigne dans
la méme culture que I'énonciateur Y (s’il n’a
pas grandi a I'étranger), se découvrir une force,
une intrépidité semblable a celle du léopard,
et désormais s e projeter existentiellement en
tant que telle. « Au milieu des décombre, les

braises de 'estime de soi peuvent étre ravivées
et donner les flammes de la résilience parce
qu’elle nous aura donné la confiance dont nous
avons besoin pour affronter I'injustice. On ne
part pas au combat si I'on ne pense pas avoir
une chance, ne serait-ce qu’infinitésimale, de
Pemporter. La conscience de mes propres ap-
titudes, de mes capabilités, va m’aider a réagir,
a poser des limites au comportement de mon
adversaire ou de celui avec qui je dois compo-
ser un monde-en-commun. Cest le refus de la
servitude volontaire, de devoir correspondre
aux attentes des autres, du dominant, c’est le
rejet d’une assimilation qui me maintient a une
place inférieure ».

C’est bien évidemment construire son authen-
ticité, son intégrité personnelle comme nous
allons 'approfondir dans le point suivant.

3. Nom de force, authenticité et intégrité

« Sous la pression du négatif, des expériences
en négatif, nous avons a reconquérir une no-
tion de I'étre qui soit acte plutdt que forme,
affirmation vivante, puissance d’exister et de
faire exister » La force du nom propre ou du
nom d’appropriation de soi est un levier de
transformation intégrale (totale, unitaire) de la
personne ou des personnes qui en sont impli-
quées, cette transformation ayant pour ancrage,
pour fil conducteur, pour leitmotiv, pour te-
nant et aboutissant, ’étre-soi, I'authenticité
individuelle et/ou collective. Le nom propre
ou appropriant, que son format soit celui d’'un
mot, d’'un ensemble de mots ou méme d’un
enchainement de phrases, fonctionne comme
une affirmation originaire, c’est-a-dire, comme
une énonciation qui, par dénonciation ou par
annonciation, constitue en méme temps l'attes-
tation d’un « je suis, j’existe » valant comme un
« je vaux », « je Veux », « je peux », j’initie une
valeur qui manque cruellement aux faits, a I'étre
réel et qui introduit désormais un idéal, un de-
voir étre, un devoir faire. Prenons I'exemple du
nom propre betu kumesu (BK), ce qui signifie :
la nostrité, la bisoité, I'étre-nous, la coapparte-
nance, voir la fraternité n’est que d’apparence,
au fond, dans la réalité quotidienne c’est I'ad-
versité, 'inimitié, voir la haine qui régne, qui
caractérise les relations. Répondre a la question



« qui étes-vous » par, justement, je suis BK
donnerait 'avantage au porteur de ce nom de
ne pas se sentir bousculé, perturbé comme
Alice devant la chenille (dans le roman de
L. Caroll, Les aventures d’Alice au pays des
merveilles, 1989). Cette question “qui étes-
vous” est pour BK salutaire et lui permet en
s’auto-nommant, a dénoncer le réel dissimulé
(Iadversité, I'inimitié), a orienter vers I'ou-
blié rendu idéal (fraternité, nostrité) tout en
gardant un certain cap de fidélité a soi, & ne
pas perdre son sang-froid (sa sérénité). Bref,
a utiliser I'abime et les méandres cafardeuses
des difficultés, des apories, et 'occasion de la
question « qui ? » comme le repaire inviolable
de lassurance d’étre soi-méme, le méme soi
pAtissant mais agissant. Alice n’a pas eu tort
d’étre déstabilisée (selon le commentaire phi-
losophique d’A. Benmakhlouf (2016)) dans la
mesure ol la question et ses variantes incite a
parler directement prosaiquement de soi. Ce
qui peut poser un probléme sinon culturel du
moins psychologique. D’ou la nécessité pour
Alice d’entamer ce parcours initiatique qui lui
permettra d’arriver & communiquer symboli-
quement, métaphoriquement de son identi-
té. Ou tout simplement a revétir d’'un nom
post-initiatique qui lui rappellera et commu-
niquera en un mot ou en un groupe de mots,
sa véritable identité. Parler elliptiquement de
qui on est vraiment ou de ce qu’est vraiment
lautre dans son lien social ou écologique avec
soi, C’est ce qui est vraiment ['objet du kasala
ou de la nomination poétique d’appropria-
tion et de restitution a soi-méme ou a l'autre
de sa force ou de sa valeur d’origine, celle-la
méme qui coincide, fonde son je suis, jexiste,
je veux/peux. Pour BK, dont le contexte so-
cioculturel de nomination est tiré de I'aire lu-
ba-bantoue de la RDCongo, son nom propre,
appropriant/restitutif est initiatique ante prise
de conscience individuelle de soi.

Clest a force de répétition, d’abord au sein du
cercle parental/familial, puis dans des cercles
de plus en plus élargis de sa société qu’il ar-
rive & conscientiser le sens (direction et signi-
fication), raison d’étre et volonté de vie que
potentialise son nom. Il s’agit d’un parcours
transformateur qui ne dualise pas la personne
en le dévaluant, d’une part, comme un moi,

10

un ego situationnellement, corporellement
englué, affaibli, fragile, et en I'exaltant, d’autre
part, entant que « je », cogito essentiellement
désincarné et pétrifié telle une Idée plato-
nicienne. La conscience de soi est en méme
temps un devenir soi, une transformation de
soi qui opére une adéquation de la conscience
empirique a l'affirmation originaire ne se dis-
tinguant pas de la régénération de la premicre.
Or, la possibilité de cette régénération ne se
déchiffre nulle part ailleurs que sur les actes ex-
térieurs a la réflexion, lesquels actes résonnent
plutét comme des témoignages absolus. Avec
la philosophie du nom propre comme nom
de force nous sommes de plein pied dans une
(philosophie) herméneutique de soi a égale dis-
tance d’un positivisme négativiste, pessimiste
(relativisme dévaluant) et d’un idéalisme, ab-
solutisme exaltant dont 'une des faiblesses ma-
jeures est d’encourager la dissimulation de la
non-vérité de l'antivaleur ainsi que 'oubli de
la vérité, du devoir étre et du devoir faire de
Paffirmation par I'enfumage des abstractions
solennelles comme la justice, la liberté, la dé-
mocratie, le développement,...Parfois, pour ne
prendre que 'exemple des entités états-nations,
les hymnes nationaux, les noms de pays (Bur-
kina-Faso : pays des hommes intégres ,...) suf-
fisent & dévoiler/déployer, 4 inciter a 'adhésion
au potentiel, 2 une part d’authenticité et d’in-
tégrité de ce pays. Découlant de 'anthropolo-
gie dynamique « uniciste », elle-méme impli-
quée par 'ontologie dynamique « connexiste »,
ignorant le dualisme, la philosophie du soi fait
du théme de l'unicité au sens de lintégrité,
voire de I'intégralité (’homme intégré ou inté-
gral et non '’homme intégre) la caractéristique
principale de ce soi. Notre concept d’intégri-
té est inspiré d’un passage de La philosophie
bantoue de P. Tempels que nous pouvons a
nouveau reprendre ici : « Dans chaque langue
bantoue on découvrira facilement des mots ou
des locutions désignant une force, qui n’est
pas exclusivement “corporelle” mais “totale-
ment humaine”. Ils parlent de la force de notre
étre entier, de toute notre vie. Leurs paroles
désignent “l'intégrité” de I'étre » (P. Tempels,
1949, 30). L'intégrité s'oppose aussi bien a la
simplicité indécomposable du cogito (je, moi,
ego, sujet) qu’a la dissociation du soi suivant ce



qu’on a appelé dans le sillage du concept de
faillibilité, la non-originarité constitutive ou la
non-coincidence de soi a soi, la disproportion
constitutive de la réalité humaine. Cette divi-
sion constitutive de la réalité humaine est au-
jourd’hui défendue par certaines obédiences
des philosophies du sujet a la maniere d’une
thése de référence pouvant se formule comme
suite :

« Une faille demeure irrémédiablement entre
soi et soi-méme qu’aucune conquéte de soi ne
viendra entiérement combler».

P. Ricceur lui-méme, longtemps avant son
concept de faillibilité (comme limitation due &
la disproportion constitutive voir constituante
de ’homme), dans son interprétation partagée
avec M. Dufrenne (1947) de K. Jaspers, patle
d’une déchirure profonde vécue qui ne peut-
étre guérie que par une priorisation d’une
conciliation également profonde/vécue. Ce
qui est peut-étre le role de la foi en général
de postuler la primauté de la conciliation sur
la déchirure, role qui ne serait pas tenable par
la foi philosophique de K. Jaspers qui est celle
de « 'homme qui dialogue avec lui-méme
au sommet de sa conscience » (P.389). Une
philosophie de lexistence n’étant possible
que comme philosophie de la seule existence,
de Pexistence seule, c’est-a-dire, de la liberté
qui nait par un double arrachement : « d’une
part, elle s’arrache au monde, par lui-méme
absurde, et choisit d’étre la maladie de Iétre
empirique, afin d’étre, dans sa générosité,
donneuse de sens par le mot et le nombre,
en attendant de sombrer dans la mort et de
retourner a I'absurde ; d’autre part, elle s’ar-
rache, sinon a Dieu, du moins a la tentation
de Dieu, a la fable de Dieu toujours renais-
sante au sein de la faiblesse humaine. Ainsi
sera interprété le proces de la religion au nom
de la liberté ; Cest a ce prix que la liberté sera
vraiment autonome et irrémédiablement en

danger » (P.390).

Cela étant, Ricoeur et Dufrenne retiennent
cependant une note émise par Jaspers contre
sa vision paradoxale et qu’ils restituent de la
maniere suivante : « nous avons perdu la nai-
veté. La philosophie n’est peut-étre pas pos-

11

sible sans un recours a une source qui soit en
méme temps un retour a 'esprit d’enfance. Cet
esprit d’enfance, la dialectique ne le donne pas,
dit le croyant, mais la priére ; mais a partir de
enfance est possible la maturité du discours »
(P.392-393, nous soulignons). L’ « unicisme »,
Pintégralisme de I'authenticité du soi soppose
au « simplicisme » substantialiste et au failli-
bilisme « disproportionniste », il est construit,
bien str, sur la base du monisme extension-
niste qu'on a survolé ci-dessus en parlant du
mono-dynamisme ou du mono-spiritualisme
extensionniste. En effet, dans La Bible noire.
Cosmogonie bantu, il est fait mention des es-
prits rebelles qui, pour saper définitivement
lautorité du Créateur Maweja Nnangila,
s'approchérent de 'homme pour lui révéler
des vérités entieres contre les demi-vérités lui
montrées par le créateur pour le garder dans
obéissance. « Equivoque », 'un des esprits re-
belles dit 4 'homme :.... « §’il te convoque un
jour et te demande ton nom, réponds-lui que
tu ne te nomme pas véritablement “Muntu”,
qui signifie “"Homme”, “Etre dans la Forme”,
mais seulement ° Ntu”, qui signifie “Chose
Formelle”»(P.114). Pour la philosophie ban-
toue comme pour la théorie du kasala (notam-
ment chez J. Kabuta) cette idée de la “chose
formelle” qui rappelle le substantialisme carté-
sien de la “chose pensante © n’est pas celle qui
est retenue pour parler de '’homme véritable.
Pour la philosophie bantoue I'étre particulier
de ’homme comme I'étre total en général est
force. ’homme est un « appar-étre », une force
vivante. La qualité comme la quantité ou l'in-
tensité de cette force vivante est fonction du
degré de reliance et d’incarnation a la fois de la
Force supréme, parfaite et pleine et des autres
forces ascendantes et descendantes (ancestrales
et naturelles). Sommes-nous en face du cercle
ontologico-épistémologique cartésien du Dieu
vérace et du cogito certain qui se justifient et
se fondent mutuellement ? Nullement, car
cette relation n’est pas idéelle (I'idée de Dieu
dans le Cogito, provient de ce Dieu qui doit
étre vérace et qui garantit la certitude de la pro-
position,” je suis, j'existe” chaque fois que je
la congois). Relation idéelle établit au moyen
d’un doute hyperbolique. L’homme vivant

dans La philosophie bantoue (Chap.IV, sec-



tion A) est dit se trouver « dans une relation
d’étre avec Dieu, avec son ascendance, avec ses
fréres de clan, avec sa famille et avec ses des-
cendants ; il est dans une relation ontologique
similaire avec son patrimoine » animal ou vé-
gétal. Cette relation d’étre multipolaire dans
le réseau hiérarchique des forces (pdle supé-
rieur et pdle inférieur) est constitutive du soi
selon le théoricien du kasala qui s’appuie aussi
sur le concept ontologico-anthropologique
singulier/universel, holistique de Détre de
’homme, ou concept nostrique ou « bisoiste »
du soi selon lequel le soi est un « biso », un
« nous » c'est-a-dire, un singulier collectif et
dynamique. En réalité, note N.S. Kabuta,
dans les grandes autolouanges, 'auto-élogieux

« ne parle nullement de soi-méme, de son ego,
mais d’une réalité plus vaste, plus englobante,
qui dépasse les petits “soi” individuels. L’au-
tolouangeur affirme l'identité entre lui et les
autres et méme entre lui et d’autres créatures

de 'univers » (2003, 300).

Le kasala, éloge de soi et éloge de l'autre, plus
connu comme autolouange, qui établit la re-
lation d’étre par le moyen d’une créance hy-
perbolique, est comme poésie sacrée, selon
expression de Kabuta, et donc une ontologie
pré ou post- critique, c’est-a-dire pour nous,
une ontologie pratique, vécue, expressive. Car
a travers cette poésie, ’homme découvre, ex-
prime et réalise ou construit son étre, qui est
constitué¢ de ses actions passées, de son ca-
ractere, de ses qualités et aussi de ses réves et
attentes. Et par-dela, ces dimensions archéolo-
giques et téléologiques, s’ajoute la dimension
généalogique au sens nietzschéen et phénomé-
nologique (J. Beaufret, 1974) d’une remontée
vers le foyer, la source. La confluence du soi en
fait une source, un foyer. Cest ainsi que pour
Kabuta, « le kasala est 'expression d’un émer-
veillement devant la grandeur d’une méme
réalité, qu'on pourrait appeler Soi ou Réel,
dont peut-étre toute la réalité émane et dont,
comme |'expérience nous 'apprend, la réalité
humaine porte le germe et partage les attributs,
ce Réel lui ayant laissé le soin de se parache-
ver, apres avoir esquissé son étre » (2010,107,
128). Pas donc de confusion possible dans
la théorie du kasala entre le soi et 'ego qui

12

serait & booster dans une sorte d’ego-thérapie
ou d’ego-promotion. Ni moins de confusion
entre le soi et 'anti-ego. J.N.S.Kabuta(2003)
s'exprime sur ce point de maniére aussi méta-
phorique que dans sa poésie : « Dans I'auto-
louange, le poete regarde le moi parmi d’autres
moi, comme s’il regardait une fleur parmi
d’autres fleurs. Il sait que la fleur est attachée
a une tige, qu’elle est issue d’'un bourgeon dé-
veloppé par une plante fixée dans le sol par on
ne sait quelle force au moyen de racines et de
radicelles tentaculaires qui lui procurent une
variété de substances nutritives en de propor-
tions qui en font une plante particuliére. Il sait
aussi qu'a l'autre bout, des feuilles ouvertes a
lair libre et au ciel accueillent la lumiere des
planétes, lumiére sans laquelle la plante ne sau-
rait vivre.

En somme, le po¢te ne fait rien d’autres qu’ex-
primer son émerveillement devant cet ordon-
nancement des choses et des phénomenes. Y
a-t-il plus grande abstraction de l'ego, plus
grande démonstration que la question méme
de l'ego n’a pas de fondement ? » (P.307).
Replacé dans son contexte d’origine, 'auto-
louange plonge ses racines dans ce que nous
appellerons la société solidaire (nostrique, bi-
soiste) ou l'imagination n’est pas dominée
par l'angoisse existentielle, le péché originel
des diables pour briler les méchants (P.308).
L’éloge de soi (de l'autre) n’est pas 'aveu. Ce
dernier releve du registre de la culpabilité alors
que le premier est du ressort de la « capabilité »
et non de 'innocence. Le kasala nest pas une
symbolique du mal, de I'égo, mais du soi, du
bien. Le théoricien du kasala (Kabuta, 2003,
2010) pour sa part, argumente a partir de 'an-
thropologie cosmogonique et « gnosophique »
et recourt, outre a la notion de force (nyama
bukole), aux notions d’Ubuntu (humanité,
sagesse) et de Chi (partie personnelle supé-
rieure, déterminante/directrice). L’anthropo-
logie cosmogonique et « gnosophique » en-
seigne que le muntu ou la personne humaine
est une combinaison de plusieurs éléments qui
sont : -un esprit (sa composante divine, par-
faite) ; -un double (sa composante humaine,
imparfaite) ; -une ombre (sa composante ani-
male) ; -un corps, servant de support aux trois
composantes (2003, 303). Cette composition



plurielle de 'homme fait du besoin de syn-
thése, de cohésion, d’harmonie, d’intégrité,
un besoin principal. Cette synthése se réalise a
travers la notion d’'Ubuntu (bumuntu, bomo-
to selon les variantes en ciluba et lingala) qui
signifie ’humanité et qui rappelle 'impératif
moral (kantien) de traiter '’humanité chez soi
comme chez autrui toujours comme une fin et
jamais comme un moyen, impératif qui justi-
fie 'idée des devoirs moraux envers soi-méme
(comme la dignité, lintégrité,...). Kabuta
(2003, 298) s’y prend avec une démonstration
linguistique : Le théme « ntu » commun 2 tous
les étres et qui porte le sens générique de étre
peut étre associé a différents genres (ou paires
d’affixes d’accord) x/y, représentant respecti-
vement le singulier et le pluriel, si y=0, cela
signifie que le mot ne présente pas de pluriel.
Ces différents genres ou paires d’affixe sont :
a)mu/ba (singulier et pluriel de 'homme) ; b)
ci/bi (singulier et pluriel du mot chose) ; c)ka/
tu (singulier et pluriel du diminutif des mots
homme ou chose) ; d) lu/n (singulier et pluriel
de 'augmentatif des mots homme ou chose) ;
e)pa/0 ; f) ku/0 ; gymu/0 (les genres e, f, sont
des locatifs et ont respectivement les sens de
sur, au-dessus, a, pres de, dans , a lintérieur
de) ; h)bu/0, cette paire (h) représente le
genre abstrait qui exprime les qualités relatives
a l'étre humain, comme bu-muntu, bo-mo-
to ou ubuntu selon les différentes variantes.
Cette abstraction comme 'ensemble des qua-
lités d’étre relative a la réalité humaine. « Un
homme se définit par son Ubuntu » qui est
la qualité méme d’étre humain présente dans
chaque acte humain ayant pour objectif la
construction de la communauté, selon le pro-
verbe zulu... : umuntu ngumuntu ngaban-
tu, et qui signifie « ’homme n’existe qu’au
travers d’autrui », autrement dit, « Je n’existe
que parce que nous existons » ». Ubuntu est
un champ confluent de tous les potentiels
fondamentaux physiologiques, psychiques et
spirituels, c’est une source des qualités aussi
divers qu’est complexe la personne humaine.
Dans cette source du bonheur on compte :
humanité, raison, bonté, compassion, clé-
mence, mansuétude, générosité, libéralité,
bienfaisance, affabilité, amabilité, gentillesse,
patience, grandeur d’Ame, maitrise de soi, res-

13

pect, loyauté, fierté, dignité (ibidem, 299-304).
L’homme-possédant de I’-ubuntu est tout silen-
cieux et tout son étre chante, a tout moment, la
sagesse qu’il incarne (Kabuta, 2010, 121).

Dans 'ouvrage de 2010 (De la connaissance a
Iéveil de soi), le besoin principal de syntheése et
d’intégrité humaine est remplacé par trois be-
soins en remplacement de cinq ou six besoins
de la pyramide psychologique de Maslow. Trois
besoins au lieu de cinq ou six : le besoin d’estime
et de construction de soi en rapport avec 'an-
crage biologique de 'homme ; le besoin d’in-
tégration social relatif a la dimension affective
et sociale et le besoin de réalisation cosmique
se rapportant a I'enracinement écologique et
pneumatique de '’homme. Nous allons, dans
le dernier point, approfondir 'apport du nom
de force, nom poétique a cette triple réalité ten-
sive de I'accomplissement de soi.

4. Force du nom propre, autopoiésis,
« sociopoiésis » et « cosmopoiésis »

« Ils se réunissaient chaque soir autour d’un
feu de camp et récitaient a tour de réole leurs
compositions ; leurs responsables écoutaient
et donnaient les indications nécessaires a qui-
conque semblait avoir des difficultés...» (J.N.S
Kabuta, 2003, 113).]. Kabuta donne dans la
description ci-dessus I'aper¢u sur un aspect
important du déroulement de l'initiation dans
des camps appropriés tel qu’on peut encore en
trouver dans certaines chefferies en RDCongo.
Ces initiations de passage de 'enfance (puber-
té, adolescence) a I'Age adulte se font a 'aune
du triple besoin ou défi éthopoiétque ou au-
topoiétique, sociopoiétique et cosmopoiétique.
Elles prennent pour premiere cible a éliminer
lattitude empirique dite naturelle ou naif, en
terme phénoménologique, attitude dite aus-
si de bena panu, de bantu batupu (ignorance,
croyance ou attachement au monde superficiel
de l'illusion).

La transformation comme leitmotiv de 'initia-
tion vise en remplacement de l'attitude empi-
rique naturelle, celle plus transcendantale, plus
consciente, plus éveillée (muena moyo, muntu
mukole), de ’homme véritable (muntu muine)
centré au niveau de I'étre essentiel et en connais-



sance relationnelle des autres forces (les autres
et le monde). Ce processus de travail sur soi
s’accompagne ou se double d’un travail d’écri-
ture de soi, d’'un travail de poiétisation du
proces de sa subjectivation qui est en méme
temps le proces de son « héroisation ». Ap-
pelons avec P. Ricceur, ce travail, travail sur
Iidentité narrative. Pour comprendre le tra-
vail sur I'identité narrative au cours de l'initia-
tion, il faut se reporter au calquage qui en est
fait dans les ateliers de kasala contemporain
comme le démontre ces consignes donnés par
une enseignante a ses éléves lors d’un atelier
kasala :

« ...écrire un texte poétique, en toute liberté,
dont la proclamation éveille 'admiration des
autres,...Pour cela, exagérez...Amplifier les
images. Osez et amusez-vous ! Goutez a cette
liberté...Pensez aux liens que vous avez, avec
votre famille, ...avec la nature,... avec des
gens connus...Mais ne mentez pas. Ne vous
attribuez pas des faits ou des qualités que vous
n’avez pas. Ce serait comme une fausse note
dans la musique, une tiche dans un tableau.
Restez en contact avec vous-méme et grossis-
sez les traits qui vous décrivent avec justesse.
Si une intuition, une image, méme fragile,
vous vient, accueillez-la comme elle se pré-
sente, puis amplifiez-la. Ne rejetez rien & prio-
ri ... Etsi on n’a rien de bien dans sa vie, que
des merdes ? Alors dites la descente aux enfers,
les tuiles qui vous tombent dessus comme une
pluie de grélons. Nomme-les chacune. Dites
les difficultés et n’en épargnez aucune,...am-
plifiez-les. Jusqu’a ce qu’apparaisse au bout de
votre plume ce héros que vous étes qui a sur-
vécu a pareille agression d’un sort néfaste» ().

Le travail sur son identité narrative, I'auto-mise
en récit dans les ateliers de kasald comme au
cours de linitiation de passage n’est pas du
simple ressort de 'imagination, n’est pas pu-
rement et simplement fictionnel, il s’enracine
dans le constat d’une transformation réelle en
cours ou passée. Il y a donc comme une dia-
lectique entre subjectivation ou modification
du sujet et expression nominale et discursive
de cette modification. Le terme éthpoiésis
qui vient de M. Foucault qui le tient de Plu-
tarque caractérise ce fait de faire, de produire,

de modifier, de transformer I'ethos, la maniere
d’étre, le mode d’existence. Parce qu’il touche
a lethos, au mode d’existence dans son en-
semble, Ethopoiesis foucaldien englobe pour
nous 2 la fois autopoiesis, sociopoléisis et cos-
mopoiesis : invention de soi qui implique en
quelque sorte une redéfinition de ses liens so-
ciaux et écologiques, une nouvelle maniére de
se positionner au ceeur de la cité, avec et pour
les autres ainsi qu’une production et vision du
sens d’'un autre monde possible. Autopoiésis
qui est d’origine platonicienne souligne la ver-
tu ou la force qui permet a une chose, quelle
quelle soit, de passer du non-étre a Iétre.
Ce terme a aujourd’hui fait fortune dans les
sciences du vivant, notamment, en neurobiolo-
gie et en sciences cognitives ou 'autopoiese est
une ontogénéisation avec une double avancée
du point de vue de I'évolutionnisme darwinien
et de la paléo-auto-organisation : La premiere
c’est rompre avec le sens unique et linéaire de
I'évolution. Ce sens unique/linéaire de I'émer-
gence du bas niveau vers le haut niveau (de
linorganique a 'organique, par exemple) im-
plique aussi la séparation (I'inorganique et I'or-
ganique). Dans l'autopoiese, il y a boucle de
rétroaction. La matiere fait émerger la vie et en
méme temps la vie contraint la matiere. Il y a
un processus d’émergence et d’autonomisation
d’une globalité qui ne se sépare pas, ne se coupe
pas des composants locaux qui 'ont fait émer-
ger. Quant a la deuxiéme avancée, dans I'auto-
polese, il y a comme « un agent causal qui va
changer de base pour ce qui est de ces possibilités
de maintenance,...., un leitmotiv qui se répete
a plusieurs niveaux et que l'on retrouve dans
la résolution du probléeme de la conscience ».
De 'inorganique a la conscience en passant par
Porganique, il y a comme un agent autonome/
causal qui change de base, qui se répete a plu-
sieurs niveaux. La conscience ne se réduit pas
a un épiphénomeéne du cerveau, mais constitue
une chose claire et démontrable, grice a ce que
F.Varela appelle, l'inscription matérielle/cor-
porelle de esprit. La création de soi poétique
a partir de son nom propre comme cela se fait
lors des initiations ou des ateliers kasala n’est
pas une affabulation, ni une création ex nihilo,
ni non plus une « solipsisation ». Il s’agit d’une
reconstruction de soi, c’est-a-dire, d’une recon-

14



naissance et d’une construction de soi effec-
tive qui s’accompagne d’un repositionnement
intersubjectif dans la cité avec et pour les
autres et d’'un horizon du possible, d’une pos-
sibilité d’intelligibilité qui ne se réduit pas au
monde habité du quotidien (ordinaire). Cest
la dialectique de 'autopoiesis et du socio-cos-
mopoiesis. Avec le passage du moi au soi ou
du moi a lauthenticité (pour emprunter a des
intitulés de deux livres riches de suggestion en
philosophie du sujet), un monde s’effondre,
et un autre monde se fonde (selon 'expression
chere a Kafka). L’autolouange ('auto-nomi-
nation ou la répétition élogieuse de son ou ses
nom (s)) est donc « une forme d’écriture qui
invite & habiter consciemment les liens qui
nous unissent a nos proches, a nos ancétres,
aux mythes de notre culture et au divin» (M.
Milis, 2008, 36). La force de rupture et d’in-
novation qu’acquiert le nom propre comme
nom de force en contexte de kasala ou d’éloge
de soi/de l'autre lui vient aussi en partie du
caractére ludique que revét le cadre du kasala
dont on a vu qu’il emprunte a celui de I'ini-
tiation. Ce moment de part en part ludique,
autorise provisoirement des conduites norma-
lement interdites. Comme jeu collectif pou-
vant étre aussi individuel, le kasala s’émancipe
des normes de la vie sociale habituelle tout en
étant porteur des régles constitutives et consti-
tuantes d’autres formes de culture, d’autres
formes de société. Ambiance ludique, le kasa-
la événementiel reste pourtant culturels 1ié
a des domaines importants comme le droit,
la politique, les arts, la vie sexuelle et le lan-
gage (J.Kabuta, 2003 :111-112). La rupture /
innovation, affirmation de soi dans le kasala
n’est ni égoiste, ni égotiste. Car, cette affirma-
tion, cette invention de soi est contemporaine
d’une atteinte de la hauteur, d’'un haut niveau
de développement « ipséiste » ou « soiste »,
c’est-a-dire, d’une libération de I'ego ou d’une
sortie de son emprise. Lorsque c’est le cas,
lorsqu'on a atteint un niveau profond d’au-
thenticité, un haut niveau d’accomplissement
de soi, « on développe aussi un langage qui
s'apparente a l'autoglorification par sa forme,
lors que le référent habituel (ego) est inexis-
tant » (Ibidem). Et on aboutit a4 des déclara-
tions du genre (B) « Me voici, Ngo Semzara

15

kabuta. Je suis brun et rose je suis incolore. Je
suis femme et homme je suis androgyne. Je
nage dans la mer avec les poissons Je vole dans
les aires avec les oiseaux. Mes branches sont
en Europe dans le Royaume de Belgique....Je
développe de nouvelles branches vers le sud et
Iest...Mes racines sont en Afrique centrale en
République Démocratique du Congo. Le pays
aux innombrables espéces d’arbres et de fleurs
et d’animaux et de joyaux. ... Je développe de
nouvelles racines vers le nord et l'ouest... ».
Clest ici que l'on peut parler de la gloire de
Pinfini dont E. Levinas dit qu’on ne peut en
témoigner que par un Dire avant tout dit ou
par un Dire apres le dédire de tout dit.

La force du nom propre consiste en ceci qu’il

constitue une invitation permanente a de-
venir qui on est vraiment, un homme véri-
table, authentique de résilience, d’assertivité
ou d’affirmation de soi (non violente)qui se
situe plus du cdté de linvention, de la créa-
tion des valeurs et de normes sociales méme si
par ailleurs on peut continuer & comprendre et
a respecter les valeurs et normes de la vie so-
ciale courante. C’est une invite a se constituer
en nageur non totalement immergé, mais qui
garde la téte émergée au dessus des vagues en
quéte d’autres plages, d’autres horizons. Plotin
a di, de maniere prosaique, parler de cette
gloire de l'infini du visage, de chaque visage
que peut représenter le nom dit propre dans
le langage philosophique de son époque de la
maniére suivante : « Qu’est-ce qui a poussé
'ame humaine a oublier 'Un dont il parti-
cipe et auquel elle appartient totalement et a
ne plus se reconnaitre elle-méme avec Lui ?...1a
pulsion du devenir, la discorde et la volonté de
s’appartenir 2 soi-méme...Chaque 4me doit
savoir que C'est elle qui a crée toutes choses
et leur a insufflé la vie. Cest elle qui a crée
le Ciel, le Soleil et les astres divins, 'ordre de
leurs mouvements circulaires, I’'Aire, la Mer et
tout ce que la terre nourrit. L’4me est d’une
nature encore plus élevée que tout ce qu’elle
ordonne, meut et anime » (Ennéade, V, 1,1-
2). Dans son dialogue Cratyle, Platon laisse
entendre que le nom propre constitue un te-
nant lieu de 'Ame, tant6t avec justesse- nom
divin, nom de force-, tantdt de maniére inap-
propriée, inauthentique.




« Car il est clair que les dieux donnent avec
justesse des noms qui sont des noms naturels
; ne crois-tu pas ?...Ne sais-tu pas que, parlant
du fleuve de Troie qui livrait un combat sin-
gulier 2 Héphaistos...: Les dieux le nomment
Xanthe et les hommes Scamandre ? »

Ce passage de Platon qu’il met dans la bouche
de Socrate correspond dans la philosophie
africaine du nom, selon P. Tempels, a la sa-
cralisation traditionnelle et moderne du pro-
tocole de nomination avant, pendant et apres
le moment de donation. Les phénomenes
de consultation, d’interprétation des signes,
de transmission ...jadis réservés au devin,
au voyant, au sorcier, au prétre, au prophete
comme donateurs attitrés, sont aujourd hui,
parfois subrepticement, révolus aux pasteurs,
aux gourous, aux chefs spirituels et aux poctes.
Et aujourd’hui, le prénom, voir le surnom,
jadis, du moins dans la description donnée
par P.Tempels (1945, chap.IV, B), considéré
comme simple épithéte adventice prends de
plus en plus la méme importance que le nom
intérieur pour exprimer au méme titre que
lui et parfois en une sorte d’oxymore avec lui,
lindividualité essentielle, le propre, I'étre et le
devenir de I'individu comme dans le composé
Panumpakole Bénédicte (Bénédicte Dureté
de la vie terrestre). La modernité du kasala
consiste a faire en sorte que dans les ateliers
ou stages initiatiques kasala, chaque partici-
pant devienne son propre poéte, son propre
voyant, devin, son propre prophéte autocréa-
teur, créant ou imaginant par la méme occa-
sion les conditions de possibilité d’une autre
fagon d’exister, d’'un monde qui manque mais

possible.
5. Conclusion

« Cest la-bas que tu es entré tout entier dans
le nom qui est tien, que tu as marché d’un
pas str vers toi-méme » Le nom, la nomina-
tion sont au ceeur de la pensée poético-pané-
gyrique chez J.N.S Kabuta. L’essence du
kasala, de la poésie élogieuse de soi et I'autre
c’est la célébration du nom ou des noms de
I'individu (naturel, vivant, culturel ou hu-
main). Le nom ou les noms célébrés sont dits
noms poétiques ou noms de force (Mena’a

16

bukole). Cette derniere expression nous a mis
sur la piste du lien herméneutique, interpré-
tatif entre la pensée (du kasala) poético-pané-
gyrique et les cosmogonies, les gnosophies et
surtout la philosophie bantoue telle que res-
tituées notamment par P.Tempels (1945) et
T. Fourche/H. Morlighem (2002). Dans ces
interprétations comme dans la pensée poéti-
co-panégyrique le nom exprime la singularité
collective de I'individu, autrement dit, Pour
Kabuta, le kasala illustre bien une conception
africaine du monde privilégiée qui consiste
en la reconnaissance simultanée de I'individu
et sa coappartenance ontologique au « nous »,
a la grande famille des étres lesquels ne sont
rien d’autres que des forces. Par son nom, I'in-
dividu est constamment en relation d’étre ou
de force avec les autres. Pour réussir la relation
de force, le rapport d’interinfluence ontolo-
gique, il faut vivre (a partir) de sa force, de son
nom. Il faut sans cesse exister son essence tout
en essencifiant son existence. Vivre (& partir)
de sa force, du nom que 'on considere comme
étant propre, cest-a-dire, comme définissant
sa nature propre, ¢'est habiter poétiquement la
terre, c’est vivre en kasala dont J.Kabuta nous
dit qu’il « aboutit a la transformation de la per-
sonne, a un nouveau mode de vie » (Kabuta,
2010, PP.31, 101). Trés concrétement, médi-
ter & partir de son nom propre, reconstruire
narrativement, poétiquement son ou ses noms
en en faisant un ou des noms de force peut
déboucher sur une orientation ot 'on se dé-
couvre/crée une passion (ce qu'on aime), une
profession (ce dans quoi on est bon et dont
on peut tirer les ressources de subsistance), une
mission et une vocation (ce dont le monde a
besoin et qui constitue un appel, 'appel du de-
voir ou du destin si on enléve a ce mot son as-
pect de fatalité). Le nom propre, dans le cadre
notamment de 'éloge de soi ou de lautre,
s’avere étre une présomption de compétence et
de performance qui reléve d’une super compé-
tence éthique, a savoir, 'amour. Car « Le dis-
cours de 'amour est avant tout un discours de
louange : dans la louange, '’homme se réjouit
a la vue de son objet régnant au-dessus de tous
les autres objets de son souci. La louange est...
une “évaluation forte” émise sous le mode du
chant »




Clest cette évaluation forte, au moyen du
nom propre, qui constitue une fortification,
un renforcement riche en estime de soi, en
conflance en soi et en conscience de ses ca-
pacités, qui sont susceptibles d’accompagner
Pindividu depuis le cercle familial jusque
partout dans le monde ou il peut rencontrer
autrui tout en consolidant son ipséité et en
évitant ainsi a certains pieges tels ceux liés au
nihilisme identitaire comme lerrance et le
fanatisme qui alimentent sans cesse dans les
sociétés, les régressions vers les violences et les
guerres.

Références bibliographiques

Faik-nzuzi madiya (1974), C., Kasala, Chant
héroique luba. Préface de Leo Stappers,
Lubumbashi, Presse Universitaire du
Zaire

Faik-Nzuzi Madiya, C. 1975), Le kasala et ses
traits essentiels dans la littérature orale tra-
ditionnelle luba », dans Cahiers d’études
africaines, vol.15, n°59, PP.457-480

Foucault, M.(2008), Le Gouvernement de soi
et des autres, (Cours au Collége de France
1981-1982), Edition établie par F. Gros,
Paris, Seuil/Gallimard

Foucault, M.(2001), Herméneutique du sujet,
(Cours au Collége de France 1981-1982),
Edition établie par F. Gros, Paris, Seuil/
Gallimard

Foucault, M. (1994), Dits et Ecrits I, 11, 11, IV,
Editions établies sous la direction de D.
Defert et F. Ewald avec la collaboration

de J. Lagrange, Paris, Gallimard

heidegger, M(1988)., Les hymnes de Holderlin
: La Germanie et Le Rhin. Textes établi par
S. Ziegler, traduit par Par F. Fedier et J.

Hervier, Paris, Gallimard

Heidegger, M. (1973), Approche de Holderlin,
tr.fr. de Corbin, H., Deguy, M., Fedier,
F., Launay, J., Paris, Gallimard

Heidegger, M. (1958), Essais et Conférences,
trad. de Préau A., préf. de Beauflret, J.,
Paris, Gallimard

17

Kabuta, N.S. (2002), Dis-moi ton nom. Recall,
Ghent University

Kabuta, N.S. (2003), Eloge de soi, éloge de
l'autre, Bruxelles/Berne, Peter-Lang,

PIE

Kabuta, N.S (2010), De la connaissance a
[éveil de soi. Suivi de kasala. Bruxelles/
Berne. Peter-Lang, PIE

Kabuta, J.(2015), . Le kasila : une école de
[émerveillement. Jouvence. Saint-Ju-
lien-en-Genevois

Maalu-Bungi, C.(2016), Meena'a bukole.
Poésie d'exaltation luba. Lubumbashi,
Kinshasa, Bureau zairois de traduction
(Buzat

Mbembe, A.-SARR, F.,(2017) (dirs), Ecrire
IAfrique-Monde (Les ateliers de la pen-
sée), Dakar, Philippe Rey/Jimsaam

Milis, M. (2008), Souviens-toi de ta no-
blesse. La pratique de l'autolouange ou
laccouchement du coeur. Une méthode
pédagogique inédite. Paris, Le Grand
Souflle

Milis, M. (2010), Exercices pratiques d au-
tolouange, pour retrouver lesprit d'en-
Jance, découvrir le plaisir décrire, té-
moigner d’une beauté intérieure, Paris,
Payot&Rivages

Platon (1989), Ion, Ménexéne, Euthy-
déme, Cratyle. Texte établi et traduit
par L.Méridier, Paris Gallimard/Les
Belles lettres

Pommier, G. (2013), Le nom propre. Fonc-

tions logiques et inconscientes, Paris, PUF

Pommier, G. (2004), Comment les neuros-
ciences démontrent la psychanalyse, Paris,
Flammarion

Riceeur, P.(2004), Parcours de la Reconnais-
sance. Trois études. Paris, éd. Stock

Ricceur, P.(1990), Soi-méme comme un
autre, Paris, Seuil

Riceeur, P(1986)., Du texte a [action. Essais




d ' herméneutique I1. Paris, Seuil (éd. de
poche), 196

Riceeur, P.(1975), La métaphore vive, Paris,
Seuil

Ricceur, P.- Dufrenne, M. (1947), Karl
Jaspers et la philosophie de I'existence,
Paris, Seuil, Serres, M. (1991), Le
tiers-instruit, Paris, Gallimard/Fran-
cois Bourin

Tempels, P.(1959), La philosophie bantoue
; tr.fr. de A. Rubbens, Paris, Editions

18

Présence Africaine

Tshiamalenga Ntumba, La vision « ntu »
de I'homme : essai de philosophie linguis-
tique et anthropologique, dans Cahiers
des religions africaines. 7 (1973)




