
Résumé. La pensée poïétique contemporaine, influencée par Heidegger et Hölderlin, 
explore la poésie comme un acte de nomination révélatrice et fondatrice de l’être. En 
Afrique, cette pensée se forge à partir, notamment, du kasàlà, une pratique poétique 
d’éloge de soi et des autres, utilisant des noms propres pour exprimer l’identité et la 
force vitale. Le nom propre constitue une force dans l’ontologie dynamique bantoue 
où l’être est synonyme de force vitale. Le kasàlà utilise des métaphores pour amplifier 
les noms, reliant ainsi l’individu à des forces cosmiques et sociales. Ce levier de trans-
formation qu’est le nom propre permet à l’individu de revendiquer son identité-racine 
par delà sa personnalité et la connexion à sa communauté. L’authenticité se construit 
ainsi par la reconnaissance de ses racines et de ses liens historiques. Le processus d’ini-
tiation au kasàlà favorise une transformation intégrale de l’individu. Ce travail sur 
soi implique une redéfinition des relations sociales et écologiques, installant chacun 
dans une prédiction autocréatrice. La nomination poétique dans le kasàlà renforce 
l’estime de soi et la confiance en soi. Elle constitue un outil puissant pour affronter les 
défis sans trahir les ancrages. Le nom propre devient ainsi un vecteur d’accomplisse-
ment individuel et collectif.

Mots clefs : Intelligence de la singularité, Intégrité personnelle, Mono-dyna-
misme extensif, Autopoiesis, Sociopoiesis, Cosmopoiesis

Summary. From a contemporary perspective, poetic thought has found one of its most 
accomplished references in Heidegger’s approach to the thinking poetry of F. Hölderlin. 
The poetic thought of M. Heidegger, as a meditative deepening of Hölderlin’s thinking 
poetry, reveals the essence of poetry as a linguistic and discursive act of foundational, 

Revue Congolaise des Sciences 
Humaines et Sociales

Le nom propre comme nom de force dans la 
pensée poïetico-panégyrique africaine 

The proper name as a force name in african poetic-panergyric thought

Betu Mulumba Wenceslas1  

1  Auteur/Essayiste, Consultant Accompagnement Emploi France Travail (2015-  ).
Chercheur au Centre de recherche en sciences humaines CRESH/Kinshasa (1998/2002-
), Agrégé de philosophie (Université Catholique du Congo/Kinshasa), Diplômé en Littéra-
tures (Textes, langues et cultures) francophones (Université de Limoges/ France). Domaine 
de recherche : Philosophie (théorie) sociale critique  et philosophie littéraire (textes, langues et 
cultures) francophones.

Site web : http://recosh.cresh-rdc.org

Received: 14 fevruary 2025

Accepted:18 july 2025

Available online: 26 september 2025

ISSN :2957-6385 (print), ISSN : 2957-6393 (online)
https:/www. doi.org/10.59189/crsh27092025

(Texte présenté  au  colloque international de l’université Marien Ngouabi : « Le nom propre : de la 
tradition aux influences de la modernité », Brazzaville (Congo), du 06 au 08 Novembre 2023).



2

appropriating, and historicizing nomination of being 
in its diversity. Traditional Africa has contributed, 
particularly through the poetic work of J. Kabuta, a 
specific type of panegyric poetry based mainly on the 
use of internal (eponymous) or external circumstantial 
(teknonymic, nickname) proper names. The Heideg-
gerian approach to Hölderlin serves as our theoretical 
model in the study we have outlined regarding kasàlà 
according to J. Kabuta. Kasàlà or self-praise and praise 
of others is a poetic symbolization built on the ampli-
fication and expansion of real or fictitious names, pri-
marily through metaphor and hyperbole. The strength 
of the proper name or the proper name as force from the 
perspective of African poetic-panegyric thought, partic-
ularly in J. Kabuta’s work, undoubtedly relates to the 
“ontological speaking” emphasized by P. Tempels in 
“Bantu Philosophy.” The Bantu ontology is dynamic; 
being is synonymous with vital force. The kasàlà uses 
metaphors to amplify names, connecting individuals to 
cosmic and social forces. The proper name serves as a 
lever for integral transformation. It allows individuals 
to claim their identity while remaining connected to 
their community. Authenticity is built through recog-
nition of one’s roots and ties to ancestors. The initiation 
process within kasàlà fosters integral transformation by 
redefining social and ecological relationships, enabling 
individuals to become their own creators.

1. Introduction

D’un point de vue contemporain, la pen-
sée poïétique a trouvé dans l’approche  

heideggérienne (1973) de la poésie pensante 
de F. Hölderlin l’une de ses références les plus 
abouties. La pensée poïétique de M. Heide-
gger comme approfondissement méditatif 
de la poésie pensante holderlinienne met au 
jour l’essence de la poésie considérée comme 
instance langagière, discursive de nomination 
fondatrice, appropriante et historialisante de 
l’étant dans sa diversité. Or, l’Afrique tradi-
tionnel a donné, notamment à travers le tra-
vail poétique, poéticien (critique) et poétisant 
(pensant) de J.Kabuta (2003, 2010, 2015), 
un type particulier de poésie panégyrique 
basé principalement sur l’utilisation du nom 
propre intérieur (éponyme) ou extérieur-cir-
constanciel (teknonyme, surnom). L’ap-
proche heideggérienne de Hölderlin a consti-
tué notre modèle théorique dans l’étude que 
nous avons esquissée (2020) de (du kasàlà se-

lon) J.Kabuta. Le kasàlà (ciluba Congo RDC) 
ou éloge de soi (dite aussi autolouange) et 
éloge de l’autre est une symbolisation poétique 
construite sur l’amplification et l’expansion des 
noms réels ou fictifs, principalement et stylisti-
quement, au moyen de la métaphore et de l’hy-
perbole. Structurellement, cette expression est 
dite formulaire parce qu’elle se compose d’une 
a) présentation (introduction), b) d’une nomi-
nation (anthroponyme, toponyme, ...) suivie 
c) d’une amplification et d) d’une expansion 
comme dans l’exemple :

a) Je suis b) Marie Beauchesne, c)Fille-du-chêne 
c’) majestueux, c’’) dont les racines s’enfoncent 
tout droit dans le sol et dont les branches se 
dressent, fières et hautes dans le ciel. d) Le bois 
dont je suis faite est employé pour créer les or-
nements les plus nobles et les meubles les plus 
riches, car son essence est pure et solide comme 
la pierre, car sa couleur est sublime et sa lon-
gévité incomparable » (J. Kabuta, 2015 :100).

Autrement dit, Marie Beauchesne, je suis 
comme une fille-du-chêne…. (selon la théo-
rie comparatiste) Ce travail de symbolisation 
où entrent aussi en jeu des symboles des di-
mensions cosmique (catégories stellaires, ani-
males, végétales, minérales) et psychique (où 
l’on retrouve les catégories historiques et socio-
culturelles) est sous-tendu par une triple visée 
sémantique, référentielle et pragmatico-pro-
grammatique (:- développer l’intelligence de la 
singularité ; - dénoter en s’émerveillant devant 
l’être d’un humain ou l’être de quelque chose ; 
- conscientiser et déployer ses potentialités ; -se 
transcender, améliorer ses conditions de vie ; 
…). Produit de l’Afrique (appelé par exemple  
tagg, bààku, en langue wolof, tige en dogon, izi-
bongo en langue zulu, oriki en yoruba, amazi-
na en kirwanda,…), le kasàlà comme symboli-
sation poétique s’articule sur les symbolisations 
primaires que sont les savoirs profonds de type 
« gnosophique » ou sapientiel et ceux de type 
mythico-cosmogonique comme ceux restitués 
dans Une Bible noire… par T. Fourche/H. 
Morlighem (2002). C’est cette méditation sur 
le kasàlà tel que modernisé, principalement par 
l’école de J.kabuta, que nous comptons ici syn-
thétiquement renouveler et restituer,  en insis-
tant à la fois,  sur son statut de symbolique du 



3

soi authentique et intégré impliquant une ar-
ticulation conceptuelle  nom-force-être et sur 
sa vocation pédagogico-psychagogique d’édu-
cation, de formation ou d’accompagnement 
d’un parcours de subjectivation (s’agissant de 
l’humain) éthopoïétique (i.e., à la fois auto-
poïétique, sociopoïétique et cosmopoïétique).

2. Nom, force et être

La force du nom propre ou le nom propre 
comme force du point de vue de la pensée 
poético-panégyrique africaine, chez J.Kabuta 
en particulier, relève sans nul doute du « par-
ler ontologique  » africain-bantou souligné 
par P.Tempels dans La Philosophie bantoue 
(1959). Nonobstant le soupçon de relativisme 
dévaluant qui pèse sur cet ouvrage malgré la 
perspective d’exaltation, de reconnaissance af-
fichée par l’auteur (bien que pour une visée 
pastorale et administrative (civilisatrice  ?) et 
non simplement émancipatrice), La Philo-
sophie bantoue augurait une ère de l’estime 
de l’autre en rupture avec le préjugé colonial 
dominant en étant affirmative sur l’existence 
d’une pensée logique, d’une philosophie, 
d’une morale, d’un droit, d’une politique afri-
caine bantoue. L’ontologie bantoue est priori-
taire et prolégomène à toute autre évaluation 
morale, juridique, politique, économique (Bi-
dima, 1995). Tempels qui a mis hors-jeu le 
préjugé colonial pour observer, écouter, ana-
lyser, entendre des bantous rend aussi public 
les fruits de son travail d’abord à travers un 
certain nombre d’articles que A-J. Smet a ras-
semblé dans Mélange de philosophie bantu. 
Recueil des textes du P. Tempels, puis dans 
le célèbre ouvrage, La philosophie bantoue 
(1945/1949). 

Dans un article intitulé « Le concept fonda-
mental de l’ontologie bantue », Tempels livre 
l’essentiel de  sa compréhension du parler et 
aussi des comportements de part en part on-
tologiques des bantous : Il y établit d’emblée 
une équation entre l’idée de force de la vie ou 
force vitale ou énergie vitale, puissance vitale,  
avec l’essence, l’être et le substrat en excluant 
de cette comparaison la notion de substance 
au sens monadique tout en soulignant aussi le 
caractère dynamique et non statique de l’être. 

L’ontologie bantoue est une ontologie dyna-
mique. Son leitmotiv est l’idée selon laquelle 
l’être est force vitale et la force vitale est être. 
Les idées connexes à cette idée centrale étant : 
la hiérarchie des êtres-forces, l’accroissement 
ou la diminution, voir l’anéantissement des 
êtres-forces, l’interaction (ou inter-influence) 
des êtres-forces, la place centrale du muntu 
(ou l’être humain), les lois de la causalité vi-
tale, la référence à l’ontologie dynamique des 
jugements éthiques, juridiques, (politiques et 
économiques, quand on lit par exemple les ar-
ticles comme « La philosophie de la rébellion » 
et « L’administration des indigènes »). 

Selon l’ontologie dynamique (Tempels, 1945), 
un être n’a pas seulement sa figure extérieure, 
mais aussi une nature invisible. Celle-ci est 
avant tout force, et peut en tant que telle s’af-
fermir ou s’affaiblir. Le bonheur au fond  pour 
les bantous, c’est le renforcement de la force 
vitale tandis que le malheur se caractérise fon-
damentalement par la diminution de cette 
force vitale essentielle. « Toute maladie, plaie 
ou contrariété, toute souffrance, dépression ou 
fatigue, tout injustice ou tout échec, tout cela 
est considéré et désigné par le Bantou comme 
une diminution de la force vitale  ». Le mfu-
mu ou chef est un état naturel de pleine force 
vitale, de puissance vitale au top « qu’une po-
sition institutionnelle éventuelle ne fera que 
constater ou faire accéder à la conscience de 
soi  », tandis que le mufu, le blasé, le faible, 
l’anéanti, et littéralement le mort, est celui qui 
est dans un état de force vitale proche de zéro 
(S.B. Diagne, 2000). Mais cette ontologie dy-
namique n’est pas dualiste. Tempels (1949) le 
dit sans ambages : « Dans chaque langue ban-
toue on découvrira facilement des mots ou des 
locutions désignant une force, qui n’est pas ex-
clusivement ‘’corporelle’’ mais ‘’totalement hu-
maine’’. Ils parlent de la force de notre être en-
tier, de toute notre vie. Leurs paroles désignent 
‘’l’intégrité’’ de l’être  » (P.30). Ainsi donc ce 
que l’on appelle le bwanga, c’est-à-dire, les 
remèdes soit disant magiques (langage ethno-
logique) ne soigne pas un organe particulier 
malade, il n’a pas pour destination première 
un effet thérapeutique local, mais il renforce, il 
augmente essentiellement la force vitale. Dans 
cette ontologie dynamique non dualiste, il faut 



4

ses ustensiles parce qu’elle adhère à leurs êtres 
(à leurs essences).Et, le nom est sinon une pro-
priété de quelqu’un, du moins le propre d’une 
personne, d’une réalité. Agir sur le nom d’une 
personne c’est agir sur elle.

Enfin, il y a la loi du désir exprimé. Selon cette 
loi, la parole et le geste de l’homme sont, plus 
que toute autre, les meilleures expressions, ma-
nifestations de son influence vitale. Les effets 
fastes ou néfastes d’une personne sur soi-même 
ou sur une autre personne sont les signes de son 
influence positive ou négative sur soi-même ou 
sur une autre personne. 

Le kasàlà comme protocole de nomination 
élogieuse de soi ou de l’autre constitue sé-
mantiquement  et pragmatiquement le lieu 
où s’articulent ces trois lois en se confondant 
avec ce que les spécialistes considèrent comme 
les thèmes du kasàlà en rapport avec ses prin-
cipales figures de style ou ses catégories que 
sont  : la métaphore, la métonymie, la synec-
doque (C. Faïk-Nzuzi, 1974, 1975  ; J.N.S. 
Kabuta, 2015). Ces thèmes sont  : la ressem-
blance, la connexité ou la contigüité et la cor-
respondance. S’y ajoutent aussi, avec l’humour 
et l’autodérision,  le contributionnisme opiniâ-
tre qui contraste avec l’indifférence négativiste 
ou dénégativiste (notamment dans l’exotisme 
vassalique et le narcissisme hyperbolique dont 
parle l’épistémologue Soudieck Dione). La res-
semblance, la connexité, la correspondance se 
résument toutes dans le concept philosophique 
de l’analogie de l’être qui renvoie à la dialec-
tique de l’un et du multiple. Les catégories de 
thèmes se constituent relativement aux envi-
ronnements à partir desquels sont construit-
e-s les tropes ou les figures de signification, les 
figures métasémiques. On parlera de catégorie 
ou de tropisme cosmique (environnement stel-
laire : soleil, lune, feu, eau…), tropisme animal 
et végétal (lion, chêne,…) et de tropisme gé-
néalogique (personnages, faits, lieux). Philoso-
phiquement (P. Ricœur, 1975), les catégories 
de thèmes ne sont rien d’autres que les dimen-
sions principales universelles d’un symbole, à 
savoir la dimension poétique ou dimension de 
l’imagination comme création langagière du 
réel. Cette dimension poétique du symbole 
subsume les dimensions, cosmique (les caté-

se faire aux synonymes substantivés comme à 
ceux adjectivés que sont, l’être, la force, la vie, 
la puissance, l’énergie, la force vitale, la puis-
sance vitale, l’énergie vitale. Ces variations sur 
le thème de l’être-force font l’objet des ‘’pa-
roles de vie’’ ou des nominations de soi-même 
ou de tel muntu impliquant des nominations 
de Dieu, des esprits, des ainés spiritualisés ou 
vivants, des humains, animaux, des végétaux, 
des minéraux, des astres en rapport avec le 
renforcement de sa propre force vitale. La dy-
namique, le mouvement de l’être-force, dans 
l’être-force est le fait de l’interaction entre 
les êtres-forces, lesquels sont dans un réseau, 
dans une connexion réciproque bien qu’on-
tologiquement hiérarchique, la hiérarchie 
ontologique.  Parce que les êtres-forces sont 
spécifiquement différents et numériquement 
distincts, il y a la force divine, les forces cé-
lestes et terrestres, les forces humaines, ani-
males, végétales et même les forces matérielles 
ou minérales.  

A ce titre, le protocole ou le process de nomi-
nation se fait suivant trois lois générales dites 
lois de causalité vitale : La loi de similitude sti-
pule une action ou une transmission de force 
en fonction de  similitude. Par exemple établir 
une équation entre la force meurtrière du lion  
ou du crocodile avec la motivation du chas-
seur ou du pêcheur c’est par le même mouve-
ment insuffler, susciter chez ces derniers dans 
l’exercice de leurs métiers la transformation de 
ressemblance de leurs forces avec des forces de 
grands carnassiers que sont le lion et le cro-
codile. C’est dans ce sens que dans (A) Marie 
Beauchesne peut revendiquer, faire prévaloir, 
s’estimer avoir les mêmes vertus vitales hu-
maines semblables à celles végétales du chêne : 
enracinement, ancrage terrestre profond et so-
lide, longévité vitale centenaire, etc. Il en est 
de même des personnes ou groupes (équipes 
nationales) qui portent des noms ou surnoms 
propres de Nkashama (léopard) ou Ntambue 
(lion).etc. 

La loi de contact ou de connexité est en fait 
une loi de propriété. «  Toute propriété est 
riche en influences mystérieuses » formule qui 
voudrait dire que la force vitale du proprié-
taire agit ou peut être agi via ses propriétés ou 



5

ples une dette à la fois économique et éthique. 
Car, le «  capital onomastique  » à l’instar de 
tout capital hérité doit être investi, dévelop-
pé et restitué à la communauté, via la descen-
dance, qui en est le vrai propriétaire. Mais ce 
destin économique du « capital onomastique » 
se transcende très vite dans ses  sens  éthique, 
historique et métaphysique. Le nom comme 
vocable est aussi vecteur de vocation, de mis-
sion, et donc porteur de sens de l’existence, 
de sens d’une vie, porteur de raisons d’être, de 
volonté de vivre et de mourir.  L’individualité 
essentielle du fait de l’éponymie, crée une anté-
cédence, une position idéale,  une référence de 
destinée, engageant au développement, à l’évo-
lution, à l’exposition qui permet de se mesurer 
à l’idéal, bref à construire sa propre individua-
lité à l’aune de l’individualité essentielle. Tiers-
construit. 

Dans chaque homme se trouve l’homme vé-
ritable, l’homme essentiel ou muntu muine 
(comme il y a, d’une part, la chose perçue 
par les sens, et d’autre part, la chose-même, la 
force de cette chose). C’est l’homme véritable 
qui est l’objet du sincère souci de soi. Le souci 
du muntu centré sur la valeur suprême qu’est 
la force vitale est dit sotériologique, non pas 
parce qu’il préexiste un mal dont il faut se sau-
ver, mais parce qu’il y a au fond une force vitale 
propre, une individualité singulière  à laquelle 
il faut ramener (rappeler) chaque muntu. Le 
salut recherché étant ici à la fois existentiel/
existential (concret fondamental) et non sim-
plement eschatologique (fin de temps). C’est 
ainsi que la responsabilité et la liberté ne sont 
pas méconnues  pour un muntu se compre-
nant comme une force vitale en relation in-
time permanente avec d’autres forces vitales 
agissant au-dessus et au-dessous de lui dans le 
réseau ordonné des forces où  il  est toujours in-
fluencé et influençant, actif et passif. La liberté 
comme capacité de choisir et de décider par 
soi-même, de s’engager existentiellement, est 
une force qui s’appuie sur une autre force, celle 
de la connaissance/sagesse (« gnosophie ») qui 
consiste à connaitre la nature intime, l’ordre et 
l’action des êtres-forces et en fonction de cette 
compréhension, à orienter la volonté et l’ac-
tion, soit dans le sens d’une volonté et d’une 
action vivifiantes ou soit dans celui d’une vo-

gories stellaires, minérale, animale et végétale) 
et, psychique (où l’on retrouve les catégories 
historiques et socioculturelles des thèmes). 

Dans le process de nomination, le donateur 
(parent, devin, maître ou enseignant initia-
teur…) et le donataire (bénéficiaire) sont 
comme fondus par le transmetteur (l’ancêtre 
éponyme, l’animal ou le végétal totémique,…)  
dans un rapport de similarité, l’éponymie (an-
cestrale ou totémique anticipants sur une re-
lation de proximité, de familiarité et d’inden-
ticité, procédant elle aussi d’une transmission 
psychique (qualités, aptitudes, voire attitudes). 
La similarité ou même l’identicité n’insinue 
pas la métempsychose ou la réincarnation de 
l’ancêtre  éponyme, du totem mais elle s’ex-
plique, selon P. Tempels, par les théories du 
créationnisme métamorphorique/émanation-
niste et du mono-dynamisme extensionniste. 
En   vertu   de   cette double théorie (émana-
tionnisme et mono-extionnisme), le réel est un   
continuum   extensif,   une chaine des forces 
qui deviennent des extensions de la Force, 
de l’Esprit (le prétendu animisme de l’eth-
nologie coloniale n’étant de ce point de vue 
qu’un mono-dynamisme ou un mono-spiri-
tualisme extensif). La dialectique / dynamique 
de l’Etre-Force est corrélative de la dialectique 
de l’un et du multiple instituant une relation 
d’influence ontologique (déterminante) d’une 
force ascendante vitale sur d’autres forces avec 
lesquelles elle va être dans une communauté 
d’individualité essentielle, ces forces démulti-
pliant pour ainsi dire cette individualité essen-
tielle comme ses extensions.  Prononcer (éloge 
de l’autre) une nomination individuelle épo-
nymique (à base des noms ancêtres) de type 
devise (ku-samuna ou ku-senga en ciluba) ou 
de type griot (kasàlà format long, comme c’est 
le cas de ce que dans l’aire culturelle Dogon 
on appelle « tige »), c’est évoquer une chaine 
d’hommes (d’individus) qui ont été pourvus 
d’une certaine force (nyama). C’est aussi in-
voquer cette force (nyama), qui est, pour ainsi 
dire, l’individualité essentielle se perpétuant 
dans une série des supports humains dont le 
bénéficiaire de l’éloge est le représentant ac-
tuel (N.S.Kabuta, 2003,198). Il y a dans la 
relation entre l’individualité essentielle (sym-
bolisée par l’éponyme) et les extensions multi-



6

logique, tantôt de pensée magique, concernant 
la philosophie ou l’ontologie bantoue ?

Dans La métaphore vive, P. Ricœur nous met 
sur une piste de réflexion dans les termes d’Aris-
tote et Heidegger : « quand le poète prête vie à 
des choses inanimées, ses vers ‘’rendent le mou-
vement et la vie : or l’acte est mouvement’’ » et 
«  les fleurs de nos mots-…- disent l’existence 
dans son éclosion » (1975, 389, 392). 

Avec les mots et particulièrement les noms 
poétiquement travaillés, il y a transmission de 
l’être et du devenir, du mouvement. Le pou-
voir des mots, de la parole est de contribuer 
au développement et à l’accomplissement hu-
main. Ce même son de cloche nous vient  aussi 
des sciences cognitives (psychanalyse et neuros-
cience) par la plume de G. Pommier (2004) 
qui estime que 

«  L’être humain grandit. Il franchit les étapes 
qui l’amènent vers la maturité sans se de-
mander quelle force le pousse… Il existe des 
conditions de possibilité de la croissance et de 
l’apprentissage qui font de la parole entendue, 
puis prononcée, le préalable à cette expansion 
des capacités humaines… Les potentialités des 
gènes restent lettre morte sans la parole… Le 
langage n’est pas un élément épigénique qui 
rétroagirait sur les gènes. Mais l’identification 
qu’il autorise conditionne la réalisation du 
code » (P.68-69). 

M. Aquien, critique du poète/poéticien fran-
çais Saint-John Perse, abonde dans le même 
sens en découvrant aussi l’  «  heideggerisme  » 
de ce poète dont il témoigne  : «  Les mots 
sont donc par Perse considérés en tant que 
porteurs de la chose même, qui est le rapport 
de l’homme à ce qui est réel, ce qu’il appelle, 
dans Oiseaux XI, les causes lointaines….il 
y a donc un au-delà du mot, qui est ce vers 
quoi le sens poétique tend  :’’(…)on sait tout 
le passé d’incantation des mots, et qu’à nom-
mer pour nous l’innommable, ils investissent 
déjà d’un sens qu’ils apprivoisent  ; et, plus 
encore, d’un autre sens, qui va plus loin que 
ce qu’ils disent’’ » (1985 :161-162). Tout ceci 
s’applique particulièrement au kasàlà comme 
protocole poétique de nomination de soi ou 

lonté et d’une action destructrices. L’initia-
tion permet d’accroitre ces forces que sont la 
liberté et la responsabilité de façon à placer 
le muntu devant le choix entre, d’un côté, la 
méchanceté, la sorcellerie et la seigneurie de 
l’accablement, de l’autre, la haute science du 
royaume et la seigneurie de l’amitié. Il est vrai 
que le héros poétique, épique des kasàlà et des 
épopées est en quelque sorte un héros de type 
nietzschéen, se tenant par-dessus le bien et le 
mal. Il semble cependant excessif, comme le 
font observer une critique épique dans l’aire 
culturelle Peuls, de dire que l’unique souci de 
ce héros c’est

« d’affirmer sa totale indépendance tant vis-à-vis 
des êtres que vis-à-vis des lois morales, sociales 
ou religieuses dont il bafoue les plus sacrées, sans 
l’ombre d’un scrupule, avec pour seule excuse sa 
supériorité incontestée ; d’exhiber en toute occa-
sion sa bravoure en provoquant les héros les plus 
renommés et les plus courageux ; de prouver sans 
cesse qu’il est indomptable, inébranlable, d’un 
orgueil inaltérable, insensible à la pitié comme à 
la peur, il apparaît aux yeux des Peuls sédentaires 
et musulmans comme le type même de ces héros 
païens des temps jadis auxquels ils ne peuvent se 
défendre de vouer encore une certaine admira-
tion » (N.S.Kabuta, 2003,119). 

Une façon de dire qu’aspirer à l’héroïsme 
c’est s’engager dans le négativisme propre à 
la seigneurie de l’accablement. Du point de 
vue gnostico-spéculatif bantou, nous dirions, 
à la relecture de P.Tempels, que le héros my-
thique que le  devin ou les poètes et poétesses 
éveillent en la personne célébrée, ne se déve-
loppe et ne s’intériorise que par la transmis-
sion subtile des connaissances profondes qui 
dévéloppent en quelque sorte  la liberté et la 
responsabilité du célébré appelé à incarner 
(progressivement) ce héros épique. 

La nomination et les célébrations poétiques 
qui s’en suivent enclenchent une dynamique 
de transformation et de réalisation ou d’incar-
nation. Comment passe-t-on de la poésie, de 
la nomination poétique à l’action ? Qu’est –ce 
qui assure la dialectique, la corrélation entre 
poêisis et praxis  ? Devrions-nous comme P. 
Tempels continuer à parler tantôt de pensée 



7

de l’autre comme le confirme le poète/poéti-
cien Kabuta : « On voit que la parole est plus 
qu’une séquence de phonèmes, qu’elle est une 
véritable force qui permet d’agir sur le des-
tin. Ainsi, elle est avant tout le maniement de 
donnée sémantiques à des fins d’efficacité, ces 
données n’étant accessibles qu’à partir d’une 
connaissance des forces  » (2003  :183-184).  
Sémanticien, Kabuta se nourrit à l’héritage 
culturel de l’ontologie bantoue. La théorie 
des forces, l’ontologie dynamique bantoue, 
fournit ainsi à sa manière ce que nous pou-
vons, en paraphrasant P. Ricoeur, appeler, la 
visée sémantique, pragmatique et référentielle 
du discours poétique. Le kasàlà (qui se récite 
idéalement à haute voix dans un groupe) est 
porteur de sens programmatique/pragmatique 
et de référence doublée voir démultipliée (un/
des autre(s) monde(s) est ou sont possible-s). 
Il y a dans la pratique du kasàlà la dialectique, 
le va -et-vient entre l’énonciatif et le program-
matique/pragmatique médiatisé par l’écoute. 
Or, l’attitude de l’écoute (poétique) requiert 
deux type de dépouillement: -Le dépouille-
ment de l’ego (sujet absolu) dans sa volonté 
de maîtrise, de suffisance et, le dessaisissement 
du savoir (objet absolu) afin d’entrer dans les 
modalités plus originaires d’appropriation et 
de reconstruction de soi (P. Ricœur, 2007, 
209-210).

Cette explicitation ontologique bantoue de la 
visée sémantique, référentielle et pragmatique 
du discours poétique n’est pas sans rappeler 
celle que P. Ricœur pointe du doigt dans le 
corpus aristotélicien où la métaphore vive 
signifie  mettre sous les yeux, peindre, faire 
tableau ou «  signifier les choses en acte » (et 
corrélativement en puissance). Si « métaphori-
ser » se réfère à la polyvalence de l’être comme 
acte et puissance, cela voudrait dire « que la 
visée sémantique de l’énonciation métapho-
rique est en intersection, de la façon la plus 
décisive, avec celle du discours ontologique, 
non pas au point où la métaphore par analo-
gie croise l’analogie catégoriale, mais au point 
où la référence de l’énonciation métapho-
rique met en jeu l’être comme acte et comme 
puissance. Cela signifie, enfin, que cette in-
tersection entre la poétique et l’ontologie ne 
concerne pas seulement la poésie tragique, 

puisque la remarque de la Rhétorique…étend 
à la poésie tout entière, donc aussi à la mimésis 
lyrique (…), le pouvoir de signifier l’acte…Les 
difficultés mêmes de l’ontologie de l’acte et de 
la puissance ne réagissent-elles pas la poétique ? 
Car, nous l’avons appris d’Aristote lui-même, 
l’ontologie ne dit guerre plus que ceci  : puis-
sance et acte se définissent de façon corrélative, 
c’est-à-dire circulaire» (1975, 389-390). 

P. Ricœur ne cesse de naviguer dans le corpus 
aristotélicien (de la Physique à la Métaphy-
sique, en passant par l’Ethique et la Rhétorique, 
voir la Poétique) mu par son interrogation sur 
l’ordonnancement aristotélicien de tous les 
concepts voisins entrant dans l’amplitude des 
concepts de puissance et d’acte : praxis, poiêsis, 
mouvement, entéléchie, énergie, œuvre hu-
maine (ergon),…Ainsi donnent-t-il en notes 
les citations d’Aristote éclairantes à ce sujet 
comme celles-ci : « Et, j’entends par puissance, 
non seulement cette puissance déterminée qui 
se définit par le principe du changement dans 
un autre, ou dans le même être en tant qu’autre, 
mais en général, tout principe producteur de 
mouvement ou de repos » (1975 :390). Ou en-
core : « L’acte,  donc, est le fait pour une chose 
d’exister en réalité et non de la façon dont nous 
disons qu’elle existe en puissance, quand nous 
disons par exemple qu’Hermès est en puissance 
dans le bois, ou la demi-ligne dans la ligne en-
tière parce qu’elle pourrait en être tirée, ou 
quand nous appelons savant en puissance ce-
lui qui même ne spécule pas, s’il a la faculté 
de spéculer  : eh bien  ! L’autre façon d’exister 
est l’existence en acte » (1990 :353, nous sou-
lignons). P. Ricœur fait aussi le commentaire 
suivant de Métaphysique 0, 6  : «  l’action im-
manente (praxis), ayant pour fin son exercice 
même, est seule véritable acte  ; l’action tran-
sitive (poiêsis), atteignant sa fin dans la chose 
produite au-dehors, n’est que mouvement  » 
(1975  :391).Et enfin sans être exhaustive re-
levons avec lui l’affirmation de voisinage entre 
entéléchie, énergie, œuvre et âme  : «  l’œuvre 
est, en effet, ici la fin, et l’acte est l’œuvre [er-
gon]. De ce fait le mot ‘’acte’’, qui est dérivé 
d’ ’’œuvre’’, tend vers le sens d’entéléchie », de 
telle sorte que l’âme est en fin de compte « la 
première entéléchie d’un corps physique orga-
nique » (1990, 355).  Tout en voyant dans le 



8

figuré, cela équivaut aussi à une opération mé-
taphysique qui substitue le visible à l’invisible, 
ce qui entretient une affinité avec la  ‘’relève’’ 
du sensible dans l’intelligible. Ainsi donc dans 
ce cadre de la substitution, la métaphore poé-
tique soutiendrait l’édifice de la métaphysique 
platonisante, ou plutôt avec ce cadre, la méta-
physique idéaliste platonisante s’emparerait du 
procès métaphorique pour le faire travailler à 
son bénéfice. Par contre, replacée dans la théorie 
de la tension et de la signifiance, l’énonciation 
métaphorique implique une vision dynamique 
de la réalité auquel donne accès le dynamisme 
sémantique ou dynamisme de la signification 
des mots que rend possible la tension entre  
termes de l’énoncé (sujet et prédicat), tension 
entre interprétation littérale et interprétation 
métaphorique, tension dans la référence entre 
est et n’est pas (être comme signifie être et ne 
pas être). Le choc « tensionnel » est innovateur, 
créateur, inventeur, transformateur. C’est ce 
qui se passe dans l’énonciation métaphorique 
où deux opérations de deux niveaux et de deux 
champs référentiels interagissent. Si le pou-
voir des mots vient de leur signification c’est 
parce que la signification a un caractère dyna-
mique, directionnel, vectoriel et conspirateur 
avec la visée sémantique qui cherche à remplir 
son intention (1975, 379).Les notions de si-
gnification et de référence seconde (voir mul-
tiple) comportent une incidence critique sur 
les concepts de vérité, réalité, monde. Car, le 
pouvoir de la métaphore est de briser une caté-
gorisation antérieure, -tenue parfois pour figée, 
réelle, véridique- afin d’établir les nouvelles 
frontières logiques sur les ruines des précé-
dentes. Le discours poétique dit P. Ricœur, est 
celui dans lequel la suspension (voir la minimi-
sation) de la référence ordinaire est la condi-
tion négative du déploiement d’une référence 
de second rang. Ce déploiement étant réglé par 
le pouvoir de re-description attaché à certaines 
images heuristiques, à la manière des modèles 
de la science (P.386). Cette fonction critique 
de l’énonciation poétique est-elle un plaidoyer 
pour l’irrationnel, Nullement. La nomination 
métaphorique poétique marque l’irruption 
dans le langage de l’antéprédicatif et pré-caté-
gorial et exige un concept de vérité autre que 
le concept de vérité-vérification corrélative du 

couple heideggérien Erörterung (parole, dia-
logue)/Ereignis (événement appropriant) une 
répétition interprétative du couple aristotéli-
cien- acte/puissance- sous l’égide   de l’écoute 
nietzschéenne et surtout de la poésie pensante 
de Hölderlin. P. Ricœur met en perspective 
une autre répétition interprétative du couple 
spinozien conatus (effort pour exister) et es-
sentia actuosa (essence actuelle). Selon ce 
couple spinozien, le soi est une conquête de 
l’effort pour exister, laquelle conquête se fait 
sur un fond d’être à la  fois effectif et puis-
sant. La puissance qu’a toute chose pour être 
et plus être, lui vient de son essence donnée 
ou actuelle (1975, 392-397 ; 1990, 366-367). 
Cette essence  donnée ou actuelle n’a pas seu-
lement pour support le mot, le nom. Le nom 
en est l’équivalent, surtout lorsqu’il s’agit du 
nom initial/intérieur ou même du nom exté-
rieur/circonstanciel qui, en philosophie ban-
toue, consacre la variation à la hausse ou à la 
baisse de l’intensité de l’existence, lorsqu’il 
signale/inscrit l’augmentation de l’être. 

Quelle peut-être l’équivalent strictement sé-
mantico-pragmatique de cette explicitation 
ontologique de la transmission du change-
ment et de la transformation par la nomina-
tion ?

Ce sujet de la transmission (pédagogie/psy-
chagogie) par nomination poétique de l’être 
et du devenir, du mouvement existentiel 
et vital, P. Ricœur l’a résumé dans la théo-
rie de la tension (qu’il oppose à la théorie de 
substitution) forgée à partir de la théorie de 
la signifiance (qu’il emprunte à J. Ladrière) 
et des trois théories dont celle de l’instance 
du discours d’E. Benveniste, celle du Speech 
Act chez Austin et Searle (avec son triplet de 
force locutoire, illocutoire et perlocutoire) et 
celle du sens et de la référence issue de Frege. 
Il a cherché à se  démarquer de M. Heideg-
ger et de J. Derrida qui prônent une conni-
vence des quotients métaphorique (propre /
figuré) et métaphysique (visible/invisible) au-
quel on peut ajouter le quotient ontologique 
(néant/être). Maintenir ces quotients avec 
leur connivence dans la théorie de substitu-
tion c’est vouloir dire que l’opération méta-
phorique consiste à substituer le propre par le 



9

concept courant de réalité. Peut jouer ce rôle 
de remplacement le concept de vérité mani-
festation corrélatif de la sub/surréalité ou de 
la réalité «  tensive  », la réalité qui n’est pas 
mais est vraiment (O. Abel, 2006).Que dire 
de ces notions de vérité manifestation et de 
réalité tensive dans le contexte de La philoso-
phie bantoue où P.Tempels discute (chap.V, 
B.3) de l’influence d’essence à essence entre 
forces et surtout de l’influence faste ou néfaste 
involontaire/inconsciente sans intervention 
humaine  ? Dans ce contexte, l’insolite de la 
vérité-manifestation et de la sub-sur-réalité 
(bya malua) rivalise avec  l’empirique de la 
vérité-vérification et de la réalité. Même dans 
ce contexte où parfois la persuasion par l’in-
solite, et les préjugés concurrence la démons-
tration méthodique, l’imaginaire poétique  se 
transforme en catharsis et en metanoia avec 
pour visée centrale faire bouger les préju-
gés (des on-dit), les représentations, parfois 
hypostasiées en modèle d’interprétation et 
d’explication de tout. Si l’action poétique ex-
plique un couple comme celui de représenta-
tion/conversion, il en explique aussi d’autres  
comme ceux de découvrir/créer, trouver/pro-
jeter, les termes des couples étant appelés à 
devenir l’endroit et l’envers d’une même réa-
lité, trouver c’est projeter, et  découvrir c’est 
créer. « Ce que le discours poétique porte au 
langage, c’est un monde pré-objectif où nous 
nous trouvons déjà depuis la naissance, mais 
aussi dans lequel se projettent nos possibles 
les plus propres. Il faut donc ébranler le règne 
de l’objet, pour laisser être et laisser se dire 
notre appartenance primordiale à un monde 
que nous habitons, c’est-à-dire qui, tout à la 
fois, nous précède et reçoit l’empreinte de nos 
œuvres. Bref, il faut restituer au beau mot 
« inventer » son sens lui-même dédoublé, qui 
implique à la fois découvrir et créer » (P. Ri-
cœur, 1975, 387).

Un congolais X qui s’entend ainsi dire méta-
phoriquement qu’il est un léopard par un lo-
cuteur Y devrait par inférence, s’il baigne dans 
la même culture que l’énonciateur Y (s’il n’a 
pas grandi à l’étranger), se découvrir une force, 
une intrépidité semblable à celle du léopard, 
et désormais s e projeter existentiellement en 
tant que telle. « Au milieu des décombre, les 

braises de l’estime de soi peuvent être ravivées 
et donner les flammes de la résilience parce 
qu’elle nous aura donné la confiance dont nous 
avons besoin pour affronter l’injustice. On ne 
part pas au combat si l’on ne pense pas avoir 
une chance, ne serait-ce qu’infinitésimale, de 
l’emporter. La conscience de mes propres ap-
titudes, de mes capabilités, va m’aider à réagir, 
à poser des limites au comportement de mon 
adversaire ou de celui avec qui je dois compo-
ser un monde-en-commun. C’est le refus de la 
servitude volontaire, de devoir correspondre 
aux attentes des autres, du dominant, c’est le 
rejet d’une assimilation qui me maintient à une 
place inférieure ».

C’est bien évidemment  construire son authen-
ticité, son intégrité personnelle comme nous 
allons l’approfondir dans le point suivant.

3. Nom de force,  authenticité et intégrité

« Sous la pression du négatif, des expériences 
en négatif, nous avons à reconquérir une no-
tion de l’être qui soit acte plutôt que forme, 
affirmation vivante, puissance d’exister et de 
faire exister » La force du nom propre ou du 
nom d’appropriation de soi est un levier de 
transformation intégrale (totale, unitaire) de la 
personne ou des  personnes qui en sont impli-
quées, cette transformation ayant pour ancrage, 
pour fil conducteur, pour leitmotiv, pour te-
nant et aboutissant, l’être-soi, l’authenticité 
individuelle et/ou collective.  Le nom propre 
ou appropriant, que son format soit celui d’un 
mot, d’un ensemble de mots ou même d’un 
enchaînement de phrases,  fonctionne comme 
une affirmation originaire, c’est-à-dire, comme 
une énonciation qui, par dénonciation ou par 
annonciation, constitue en même temps l’attes-
tation d’un « je suis, j’existe » valant comme un 
« je vaux », «  je veux », « je  peux », j’initie une 
valeur qui manque cruellement aux faits, à l’être 
réel  et qui introduit désormais un idéal, un de-
voir être, un devoir faire. Prenons l’exemple du 
nom propre betu kumesu (BK), ce qui signifie : 
la nostrité, la bisoïté, l’être-nous, la coapparte-
nance, voir la fraternité n’est que d’apparence, 
au fond, dans la réalité quotidienne c’est l’ad-
versité, l’inimitié, voir la haine qui règne, qui 
caractérise les relations. Répondre à la question 



10

«  qui êtes-vous  » par, justement, je suis BK 
donnerait l’avantage au porteur de ce nom de 
ne pas se  sentir bousculé,  perturbé comme 
Alice devant la chenille (dans le roman de 
L. Caroll, Les aventures d’Alice au pays des 
merveilles, 1989). Cette question ‘’qui êtes-
vous’’ est pour BK salutaire et lui permet en 
s’auto-nommant,  à dénoncer le réel dissimulé 
(l’adversité, l’inimitié), à orienter vers l’ou-
blié rendu idéal (fraternité, nostrité) tout en 
gardant un certain cap de fidélité à soi, à ne 
pas perdre son sang-froid (sa sérénité). Bref, 
à utiliser  l’abime et les méandres cafardeuses 
des difficultés, des apories, et l’occasion de la 
question « qui ? » comme le repaire inviolable 
de l’assurance d’être soi-même, le même soi  
pâtissant mais agissant. Alice n’a pas eu tort 
d’être déstabilisée (selon le commentaire phi-
losophique d’A. Benmakhlouf (2016)) dans la 
mesure où la question et ses variantes incite à 
parler  directement prosaïquement de soi. Ce 
qui peut poser un problème sinon culturel du 
moins psychologique. D’où la nécessité pour 
Alice d’entamer ce parcours initiatique qui lui 
permettra d’arriver à communiquer symboli-
quement, métaphoriquement de son identi-
té. Ou tout simplement à revêtir d’un nom 
post-initiatique qui lui rappellera et commu-
niquera  en un mot ou en un groupe de mots, 
sa véritable identité. Parler elliptiquement de 
qui on est vraiment ou de ce qu’est vraiment 
l’autre dans son lien social ou écologique avec 
soi, c’est ce qui est vraiment l’objet du kasàlà 
ou de la nomination poétique d’appropria-
tion et de restitution à soi-même ou à l’autre 
de sa force ou de sa valeur d’origine, celle-là 
même qui coïncide, fonde son je suis, j’existe, 
je veux/peux.  Pour BK, dont le contexte so-
cioculturel de nomination  est tiré de l’aire lu-
ba-bantoue de la RDCongo, son nom propre, 
appropriant/restitutif est initiatique ante prise 
de conscience individuelle de soi. 

C’est à force de répétition, d’abord au sein du 
cercle parental/familial, puis dans des cercles 
de plus en plus élargis de sa société qu’il ar-
rive à conscientiser le sens  (direction et signi-
fication), raison d’être et volonté de vie que 
potentialise son nom. Il s’agit d’un parcours 
transformateur qui ne dualise pas la personne 
en le dévaluant, d’une part, comme un moi, 

un ego  situationnellement, corporellement 
englué, affaibli, fragile, et en l’exaltant, d’autre 
part,  entant que « je », cogito essentiellement 
désincarné et pétrifié telle une Idée plato-
nicienne. La conscience de soi est en même 
temps un devenir soi, une transformation de 
soi qui opère une adéquation de la conscience 
empirique à l’affirmation originaire ne se dis-
tinguant pas de la régénération de la première. 
Or, la possibilité de cette régénération ne se 
déchiffre nulle part ailleurs que sur les actes ex-
térieurs à la réflexion, lesquels actes résonnent 
plutôt comme des témoignages absolus. Avec 
la philosophie du nom propre comme nom 
de force nous sommes de plein pied dans une 
(philosophie) herméneutique de soi à égale dis-
tance d’un positivisme négativiste, pessimiste 
(relativisme dévaluant) et d’un idéalisme, ab-
solutisme exaltant dont l’une des faiblesses ma-
jeures est d’encourager la dissimulation de la 
non-vérité de l’antivaleur ainsi que l’oubli de 
la vérité, du devoir être  et du devoir faire de 
l’affirmation par l’enfumage des abstractions 
solennelles comme la justice, la liberté, la dé-
mocratie, le développement,…Parfois, pour ne 
prendre que l’exemple des entités états-nations, 
les hymnes nationaux, les noms de pays (Bur-
kina-Faso : pays des hommes intègres ,…) suf-
fisent à dévoiler/déployer, à inciter à l’adhésion 
au potentiel, à une part d’authenticité et d’in-
tégrité de ce pays. Découlant de l’anthropolo-
gie dynamique « uniciste  », elle-même impli-
quée par l’ontologie dynamique « connexiste », 
ignorant le dualisme, la philosophie du soi fait 
du thème de l’unicité au sens de l’intégrité, 
voire de l’intégralité (l’homme intégré ou inté-
gral et non l’homme intègre) la caractéristique 
principale de ce soi. Notre concept d’intégri-
té est inspiré d’un passage de La philosophie 
bantoue de P. Tempels que nous pouvons à 
nouveau reprendre ici : « Dans chaque langue 
bantoue on découvrira facilement des mots ou 
des locutions désignant une force, qui n’est 
pas exclusivement ‘’corporelle’’ mais ‘’totale-
ment humaine’’. Ils parlent de la force de notre 
être entier, de toute notre vie. Leurs paroles 
désignent ‘’l’intégrité’’ de l’être » (P.Tempels, 
1949, 30). L’intégrité s’oppose aussi bien à la 
simplicité indécomposable du cogito (je, moi, 
ego, sujet) qu’à la dissociation du soi suivant ce 



11

qu’on a appelé dans le sillage du concept de 
faillibilité, la non-originarité constitutive ou la 
non-coïncidence de soi à soi, la disproportion 
constitutive de la réalité humaine. Cette divi-
sion constitutive de la réalité humaine  est au-
jourd’hui défendue par certaines obédiences 
des philosophies du sujet à la manière d’une 
thèse de référence  pouvant se formule comme 
suite : 

« Une faille demeure irrémédiablement entre 
soi et soi-même qu’aucune conquête de soi ne 
viendra entièrement combler». 

P. Ricœur lui-même, longtemps avant son 
concept de faillibilité (comme limitation due à 
la disproportion constitutive voir constituante 
de l’homme), dans son interprétation partagée 
avec M. Dufrenne (1947) de K. Jaspers, parle 
d’une déchirure profonde vécue qui ne peut-
être guérie que par une priorisation d’une 
conciliation également profonde/vécue. Ce 
qui est peut-être le rôle de la foi en général 
de postuler la primauté de la conciliation sur 
la déchirure, rôle qui ne serait pas tenable par 
la foi philosophique de K. Jaspers qui est celle 
de «  l’homme qui dialogue avec lui-même 
au sommet de sa conscience  » (P.389). Une 
philosophie de l’existence n’étant possible 
que comme philosophie de la seule existence, 
de l’existence seule, c’est-à-dire, de la liberté 
qui naît par un double arrachement : « d’une 
part,  elle s’arrache au monde, par lui-même 
absurde, et choisit d’être la maladie de l’être 
empirique, afin d’être, dans sa générosité, 
donneuse de sens par le mot et le nombre, 
en attendant de sombrer dans la mort et de 
retourner à l’absurde  ; d’autre part, elle s’ar-
rache, sinon à Dieu, du moins à la tentation 
de Dieu, à la fable de Dieu toujours renais-
sante au sein de la faiblesse humaine. Ainsi 
sera interprété le procès de la religion au nom 
de la liberté ; c’est à ce prix que la liberté sera 
vraiment autonome et irrémédiablement en 
danger » (P.390).  

Cela étant, Ricœur et Dufrenne  retiennent 
cependant une note émise par Jaspers contre 
sa vision paradoxale et qu’ils restituent de la 
manière suivante : « nous avons perdu la naï-
veté. La philosophie n’est peut-être pas pos-

sible sans un recours à une source qui soit en 
même temps un retour à l’esprit d’enfance. Cet 
esprit d’enfance, la dialectique ne le donne pas, 
dit le croyant, mais la prière ; mais à partir de 
l’enfance est possible la maturité du discours » 
(P.392-393, nous soulignons). L’ « unicisme », 
l’intégralisme de l’authenticité du soi s’oppose 
au « simplicisme » substantialiste et  au failli-
bilisme  « disproportionniste », il est construit, 
bien sûr, sur la base  du monisme extension-
niste qu’on a survolé ci-dessus en parlant du 
mono-dynamisme ou du mono-spiritualisme 
extensionniste. En effet, dans La Bible noire. 
Cosmogonie bantu, il est fait mention des es-
prits rebelles qui, pour saper définitivement 
l’autorité du Créateur Maweja Nnangila,  
s’approchèrent de l’homme pour lui révéler 
des vérités entières contre les demi-vérités lui 
montrées par le créateur pour le garder dans 
l’obéissance. « Equivoque », l’un des esprits re-
belles dit à l’homme :…. « S’il te convoque un 
jour et te demande ton nom, réponds-lui que 
tu ne te nomme pas véritablement ‘’Muntu’’, 
qui signifie ‘’Homme’’, ‘’Etre dans la Forme’’, 
mais seulement ‘’  Ntu’’, qui signifie ‘’Chose 
Formelle’’»(P.114). Pour la philosophie ban-
toue  comme pour la théorie du kasàlà (notam-
ment chez J. Kabuta) cette idée de la ‘’chose 
formelle’’ qui rappelle le substantialisme carté-
sien de la ‘’chose pensante ‘’ n’est pas celle qui 
est retenue pour parler de l’homme véritable. 
Pour la philosophie bantoue l’être particulier 
de l’homme comme l’être total en général est 
force. L’homme est un « appar-être », une force 
vivante. La qualité comme la quantité ou l’in-
tensité de cette force  vivante est fonction du 
degré de reliance et d’incarnation à la fois de la 
Force suprême, parfaite et pleine et des autres 
forces ascendantes et descendantes (ancestrales 
et naturelles). Sommes-nous en face du cercle 
ontologico-épistémologique cartésien du Dieu 
vérace et du cogito certain qui se justifient et 
se fondent mutuellement  ? Nullement, car 
cette relation n’est pas idéelle (l’idée de Dieu 
dans le Cogito, provient de ce Dieu qui doit 
être vérace et qui garantit la certitude de la pro-
position,’’ je suis, j’existe’’ chaque fois que je 
la conçois). Relation idéelle établit au moyen 
d’un doute hyperbolique. L’homme vivant 
dans  La philosophie bantoue (Chap.IV, sec-



12

tion A) est dit se trouver « dans une relation 
d’être avec Dieu, avec son ascendance, avec ses 
frères de clan, avec sa famille et avec ses des-
cendants ; il est dans une relation ontologique 
similaire avec son patrimoine » animal ou vé-
gétal. Cette relation d’être multipolaire dans 
le réseau hiérarchique des forces (pôle supé-
rieur et pôle inférieur) est constitutive du soi 
selon le théoricien du kasàlà qui s’appuie aussi 
sur le concept ontologico-anthropologique 
singulier/universel, holistique de l’être de 
l’homme, ou concept nostrique ou « bisoïste » 
du soi selon lequel  le soi est un « biso », un 
« nous » c’est-à-dire, un singulier collectif et 
dynamique. En réalité, note N.S. Kabuta, 
dans les grandes autolouanges, l’auto-élogieux

« ne parle nullement de soi-même, de son ego, 
mais d’une réalité plus vaste, plus englobante, 
qui dépasse les petits ‘’soi’’ individuels. L’au-
tolouangeur affirme l’identité entre lui et les 
autres et même entre lui et d’autres créatures 
de l’univers » (2003, 306). 

Le kasàlà, éloge de soi et éloge de l’autre, plus 
connu comme autolouange, qui établit la re-
lation d’être par le moyen d’une créance hy-
perbolique, est comme poésie sacrée, selon 
l’expression de Kabuta,  et donc une ontologie 
pré ou post- critique, c’est-à-dire pour nous, 
une ontologie  pratique, vécue, expressive. Car 
à travers cette poésie, l’homme découvre, ex-
prime et réalise ou construit son être, qui est 
constitué  de ses actions passées, de son ca-
ractère, de ses qualités et aussi de ses rêves et 
attentes. Et par-delà, ces dimensions archéolo-
giques et téléologiques, s’ajoute la dimension 
généalogique au sens nietzschéen et phénomé-
nologique (J. Beaufret, 1974) d’une remontée 
vers le foyer, la source. La confluence du soi en 
fait une source, un foyer. C’est ainsi que pour 
Kabuta, « le kasàlà est l’expression d’un émer-
veillement devant la grandeur d’une même 
réalité, qu’on pourrait appeler Soi ou Réel, 
dont peut-être toute la réalité émane et dont, 
comme l’expérience nous l’apprend, la réalité 
humaine porte le germe et partage les attributs, 
ce Réel lui ayant laissé le soin de se parache-
ver, après avoir esquissé son être » (2010,107, 
128). Pas donc de confusion possible dans 
la théorie du kasàlà entre le soi et l’ego qui 

serait à booster dans une sorte d’ego-thérapie 
ou d’ego-promotion. Ni moins de confusion 
entre le soi et l’anti-ego. J.N.S.Kabuta(2003) 
s’exprime sur ce point de manière aussi méta-
phorique que dans sa poésie  :  « Dans l’auto-
louange, le poète regarde le moi parmi d’autres 
moi, comme s’il regardait une fleur parmi 
d’autres fleurs. Il sait que la fleur est attachée 
à une tige, qu’elle est issue d’un bourgeon dé-
veloppé par une plante fixée dans le sol par on 
ne sait quelle force au moyen de racines et de 
radicelles tentaculaires qui lui procurent une 
variété de substances nutritives en de propor-
tions qui en font une plante particulière. Il sait 
aussi qu’à l’autre bout, des feuilles ouvertes à 
l’air libre et au ciel accueillent la lumière des 
planètes, lumière sans laquelle la plante ne sau-
rait vivre. 

En somme, le poète ne  fait rien d’autres qu’ex-
primer son émerveillement devant cet ordon-
nancement des choses et des phénomènes. Y 
a-t-il plus grande abstraction de l’ego, plus 
grande démonstration que la question même 
de l’ego n’a pas de fondement  ?  » (P.307). 
Replacé dans son contexte d’origine, l’auto-
louange plonge ses racines dans ce que nous 
appellerons la société solidaire (nostrique, bi-
soïste) où l’imagination n’est pas dominée 
par l’angoisse existentielle, le péché originel 
des diables pour brûler les méchants  (P.308). 
L’éloge de soi (de l’autre) n’est pas l’aveu. Ce 
dernier relève du registre de la culpabilité alors 
que le premier est du ressort de la « capabilité » 
et non de l’innocence. Le kasàlà n‘est pas une 
symbolique du mal, de l’égo, mais du soi, du 
bien. Le théoricien du kasàlà (Kabuta, 2003, 
2010) pour sa part, argumente à partir de l’an-
thropologie cosmogonique et « gnosophique » 
et recourt, outre à la notion de force (nyama 
bukole), aux notions d’Ubuntu (humanité, 
sagesse) et de Chi (partie personnelle supé-
rieure, déterminante/directrice). L’anthropo-
logie cosmogonique et «  gnosophique  » en-
seigne que le muntu ou la personne humaine 
est une combinaison de plusieurs éléments qui 
sont  : -un esprit (sa composante divine, par-
faite)  ; -un double (sa composante humaine, 
imparfaite) ; -une ombre (sa composante ani-
male) ; -un corps, servant de support aux trois 
composantes (2003, 303). Cette composition 



13

plurielle de l’homme fait du besoin de syn-
thèse, de cohésion, d’harmonie, d’intégrité, 
un besoin principal. Cette synthèse se réalise à 
travers la notion d’Ubuntu (bumuntu, bomo-
to selon les variantes en ciluba et lingala) qui 
signifie l’humanité et qui rappelle l’impératif 
moral (kantien) de traiter l’humanité chez soi 
comme chez autrui toujours comme une fin et 
jamais comme un moyen, impératif qui justi-
fie l’idée des devoirs moraux envers soi-même 
(comme la dignité, l’intégrité,…).  Kabuta 
(2003, 298) s’y prend avec une démonstration 
linguistique : Le thème « ntu » commun à tous 
les êtres et qui porte le sens générique de être 
peut être associé à différents  genres (ou paires 
d’affixes d’accord) x/y, représentant respecti-
vement le singulier et le pluriel, si y=0, cela 
signifie que le mot ne présente pas de pluriel. 
Ces différents genres ou paires d’affixe sont : 
a)mu/ba (singulier et pluriel de l’homme) ; b)
ci/bi (singulier et pluriel du mot chose) ; c)ka/
tu (singulier et pluriel du diminutif des mots 
homme ou chose) ; d) lu/n (singulier et pluriel 
de l’augmentatif des mots homme ou chose) ; 
e)pa/0 ; f) ku/0 ; g)mu/0 (les genres e, f, sont 
des locatifs et ont respectivement les sens de 
sur, au-dessus, à, près de, dans , à l’intérieur 
de)  ; h)bu/0, cette paire (h) représente le 
genre abstrait qui exprime les qualités relatives 
à l’être humain, comme bu-muntu, bo-mo-
to ou ubuntu selon les différentes variantes. 
Cette abstraction comme l’ensemble des qua-
lités d’être relative à la réalité humaine. « Un 
homme se définit par son Ubuntu  » qui est 
la qualité même d’être humain présente dans 
chaque acte humain ayant pour objectif la 
construction de la communauté, selon le pro-
verbe zulu…  : umuntu ngumuntu ngaban-
tu, et qui signifie «  L’homme n’existe qu’au 
travers d’autrui », autrement dit, « Je n’existe 
que parce que nous existons » ». Ubuntu est 
un champ confluent de tous les potentiels 
fondamentaux  physiologiques, psychiques et 
spirituels, c’est une source des qualités aussi 
divers qu’est complexe la personne humaine. 
Dans cette source du bonheur on compte  : 
humanité, raison, bonté, compassion, clé-
mence, mansuétude, générosité, libéralité, 
bienfaisance, affabilité, amabilité, gentillesse, 
patience, grandeur d’âme, maîtrise de soi, res-

pect, loyauté, fierté, dignité (ibidem, 299-304). 
L’homme-possédant de l’-ubuntu est tout silen-
cieux et tout son être chante, à tout moment, la 
sagesse qu’il incarne (Kabuta, 2010, 121).

Dans l’ouvrage de 2010 (De la connaissance à 
l’éveil de soi), le besoin principal de synthèse et 
d’intégrité humaine est remplacé par trois be-
soins en remplacement de cinq ou six besoins 
de la pyramide psychologique de Maslow. Trois 
besoins au lieu de cinq ou six : le besoin d’estime 
et de construction de soi en rapport avec l’an-
crage biologique de l’homme ; le besoin d’in-
tégration social relatif à la dimension affective 
et sociale et le besoin de réalisation cosmique 
se rapportant à l’enracinement écologique et 
pneumatique de l’homme.  Nous allons, dans 
le dernier point, approfondir l’apport du nom 
de force, nom poétique à cette triple réalité ten-
sive de l’accomplissement de soi.  

4. Force du nom propre, autopoïésis, 
« sociopoïésis » et « cosmopoïésis »

«  Ils se réunissaient chaque soir autour d’un 
feu de camp et récitaient à tour de rôle leurs 
compositions  ; leurs responsables écoutaient 
et donnaient les indications nécessaires à qui-
conque semblait avoir des difficultés…» (J.N.S 
Kabuta, 2003, 113).J. Kabuta donne dans la 
description ci-dessus l’aperçu sur un aspect 
important du déroulement de l’initiation dans 
des camps appropriés tel qu’on peut encore en 
trouver dans certaines chefferies en RDCongo. 
Ces initiations de passage de l’enfance (puber-
té, adolescence) à l’âge adulte se font à l’aune 
du triple besoin ou défi éthopoïétque ou au-
topoïétique, sociopoïétique et cosmopoïétique. 
Elles prennent pour première cible à éliminer 
l’attitude empirique dite naturelle ou naïf, en 
terme phénoménologique, attitude dite aus-
si de bena panu, de bantu batupu (ignorance, 
croyance ou attachement au monde superficiel 
de l’illusion). 

La transformation comme leitmotiv de l’initia-
tion vise en remplacement de l’attitude empi-
rique naturelle, celle plus transcendantale, plus 
consciente, plus éveillée (muena moyo, muntu 
mukole), de l’homme véritable (muntu muine) 
centré au niveau de l’être essentiel et en connais-



14

sance relationnelle des autres forces (les autres 
et le monde). Ce processus de travail sur soi 
s’accompagne ou se double d’un travail d’écri-
ture de soi, d’un travail de poïétisation  du 
procès de sa subjectivation  qui est en même 
temps le procès de son «  héroïsation  ». Ap-
pelons avec P. Ricœur, ce travail, travail sur 
l’identité narrative. Pour comprendre le tra-
vail sur l’identité narrative au cours de l’initia-
tion, il faut se reporter au calquage qui en est 
fait dans les ateliers de kasàlà contemporain 
comme le démontre ces consignes donnés par 
une enseignante à ses élèves lors d’un atelier 
kasàlà :

« …écrire un texte poétique, en toute liberté, 
dont la proclamation éveille l’admiration des 
autres,…Pour cela, exagérez…Amplifier les 
images. Osez et amusez-vous ! Goutez à cette 
liberté…Pensez aux liens que vous avez, avec 
votre famille, …avec la nature,… avec des 
gens connus…Mais ne mentez pas. Ne vous 
attribuez pas des faits ou des qualités que vous 
n’avez pas. Ce serait comme une fausse note 
dans la musique, une tâche dans un tableau. 
Restez en contact avec vous-même et grossis-
sez les traits qui vous décrivent avec justesse. 
Si une intuition, une image, même fragile, 
vous vient, accueillez-la comme elle se pré-
sente, puis amplifiez-la. Ne rejetez rien à prio-
ri … Et si on n’a rien de bien dans sa vie, que 
des merdes ? Alors dites la descente aux enfers, 
les tuiles qui vous tombent dessus comme une 
pluie de grêlons. Nomme-les chacune. Dites 
les difficultés et n’en épargnez aucune,…am-
plifiez-les. Jusqu’à ce qu’apparaisse au bout de 
votre plume ce héros que vous êtes qui a sur-
vécu à pareille agression d’un sort néfaste» (). 

Le travail sur son identité narrative, l’auto-mise 
en récit dans les ateliers de kasàlà comme au 
cours de l’initiation de passage n’est pas du 
simple ressort de l’imagination, n’est pas pu-
rement et simplement fictionnel, il s’enracine 
dans le constat d’une transformation réelle en 
cours ou passée. Il y a donc comme une dia-
lectique entre subjectivation ou modification 
du sujet et expression nominale et discursive 
de cette modification. Le terme éthpoïésis 
qui vient de  M. Foucault qui le tient de Plu-
tarque caractérise ce fait de faire, de produire, 

de modifier, de transformer l’ethos, la manière 
d’être, le mode d’existence. Parce qu’il touche 
à l’ethos, au mode d’existence dans son en-
semble, Ethopoïesis foucaldien englobe pour 
nous  à la fois autopoïesis, sociopoÏéisis et cos-
mopoïesis  : invention de soi qui implique en 
quelque sorte une redéfinition de ses liens so-
ciaux et écologiques, une nouvelle manière de 
se positionner au cœur de la cité, avec et pour 
les autres ainsi qu’une production et vision du 
sens d’un autre monde possible. Autopoïésis 
qui est d’origine platonicienne souligne  la ver-
tu ou la force qui permet à une chose, quelle 
qu’elle soit, de passer du non-être à l’être.  
Ce terme a aujourd’hui fait fortune dans les 
sciences du vivant, notamment, en neurobiolo-
gie et en sciences cognitives où l’autopoïese est 
une ontogénéisation avec une double avancée 
du point de vue de l’évolutionnisme darwinien 
et de la paléo-auto-organisation : La première 
c’est rompre avec le sens unique et linéaire de 
l’évolution. Ce sens unique/linéaire de l’émer-
gence du bas niveau vers le haut niveau (de 
l’inorganique à l’organique, par exemple) im-
plique aussi la séparation (l’inorganique et l’or-
ganique). Dans l’autopoïese, il y a boucle de 
rétroaction. La matière fait émerger la vie et en 
même temps la vie contraint la matière. Il y a 
un processus d’émergence et d’autonomisation 
d’une globalité qui ne se sépare pas, ne se coupe 
pas des composants locaux qui l’ont fait émer-
ger. Quant à la deuxième avancée, dans l’auto-
poïese, il y a comme « un agent causal qui va 
changer de base pour ce qui est de ces possibilités 
de maintenance,…., un leitmotiv qui se répète  
à plusieurs niveaux et que l’on retrouve dans 
la résolution du problème de la conscience ». 
De l’inorganique à la conscience en passant par 
l’organique, il y a comme un agent autonome/
causal qui change de base, qui se répète à plu-
sieurs niveaux. La conscience ne se réduit pas 
à un épiphénomène du cerveau, mais constitue 
une chose claire et démontrable, grâce à ce que 
F.Varela appelle, l’inscription matérielle/cor-
porelle de l’esprit.  La création de soi poétique 
à partir de son nom propre comme cela se fait 
lors des initiations ou des ateliers kasàlà n’est 
pas une affabulation, ni une création ex nihilo, 
ni non plus une « solipsisation ». Il s’agit d’une 
reconstruction de soi, c’est-à-dire, d’une recon-



15

naissance et d’une construction de soi effec-
tive qui s’accompagne d’un repositionnement 
intersubjectif  dans la cité avec et pour les 
autres et d’un horizon du possible, d’une pos-
sibilité d’intelligibilité qui ne se réduit pas au 
monde habité du quotidien (ordinaire). C’est 
la dialectique de l’autopoïesis et du socio-cos-
mopoïesis. Avec le passage du moi au soi ou 
du moi à l’authenticité (pour emprunter à des 
intitulés de deux livres riches de suggestion en 
philosophie du sujet), un monde s’effondre, 
et un autre monde se fonde (selon l’expression 
chère à Kafka).  L’autolouange (l’auto-nomi-
nation ou la répétition élogieuse de son ou ses 
nom (s)) est donc « une forme d’écriture qui 
invite à habiter consciemment les liens qui 
nous unissent à nos proches, à nos ancêtres, 
aux mythes de notre culture et au divin» (M. 
Milis, 2008, 36). La force de rupture et d’in-
novation qu’acquiert le nom propre comme 
nom de force en contexte de kasàlà ou d’éloge 
de soi/de l’autre lui vient aussi en partie  du  
caractère ludique  que revêt le cadre du kasàlà 
dont on a vu qu’il emprunte à celui de l’ini-
tiation. Ce moment de part en part ludique, 
autorise provisoirement des conduites norma-
lement interdites. Comme jeu collectif pou-
vant être aussi individuel, le kasàlà s’émancipe 
des normes de la vie sociale habituelle tout en 
étant porteur des règles constitutives et consti-
tuantes d’autres formes de culture, d’autres 
formes de société. Ambiance ludique, le kasà-
là événementiel reste pourtant    culturels lié 
à des domaines importants comme le droit, 
la politique, les arts, la vie sexuelle et le lan-
gage (J.Kabuta, 2003 :111-112). La rupture /
innovation, l’affirmation de soi  dans le kasàlà 
n’est ni égoïste, ni égotiste. Car, cette affirma-
tion, cette invention de soi est contemporaine 
d’une atteinte de la hauteur, d’un haut niveau 
de développement «  ipséiste  » ou «  soïste  », 
c’est-à-dire, d’une libération de l’ego ou d’une 
sortie de son emprise. Lorsque c’est le cas, 
lorsqu’on a atteint un niveau profond d’au-
thenticité, un haut niveau d’accomplissement 
de soi, «  on développe aussi un langage qui 
s’apparente à l’autoglorification par sa forme, 
lors que le référent habituel (ego) est inexis-
tant » (Ibidem). Et on aboutit à des déclara-
tions du genre (B) « Me voici, Ngo Semzara 

kabuta. Je suis brun et rose je suis incolore. Je 
suis femme et homme je suis androgyne. Je 
nage dans la mer avec les poissons Je vole dans 
les aires avec les oiseaux. Mes branches sont 
en Europe dans le Royaume de Belgique….Je 
développe de nouvelles branches vers le sud et 
l’est…Mes racines sont en Afrique centrale en 
République Démocratique du Congo. Le pays 
aux innombrables espèces d’arbres et de fleurs 
et d’animaux et de joyaux. … Je développe de 
nouvelles racines vers le nord et l’ouest…  ». 
C’est ici que l’on peut parler de la gloire de 
l’infini dont E. Levinas dit qu’on ne peut en 
témoigner que par un Dire avant tout dit ou 
par un Dire après le dédire de tout dit. 

 La force du nom propre consiste en ceci qu’il 
constitue une invitation permanente à de-
venir qui on est vraiment,  un homme véri-
table, authentique de résilience, d’assertivité 
ou d’affirmation de soi (non violente)qui se 
situe plus du côté de l’invention, de la créa-
tion des valeurs et de normes sociales même si 
par ailleurs on peut continuer à comprendre et 
à respecter les valeurs et normes de la vie so-
ciale courante. C’est une invite à se constituer 
en nageur non totalement immergé, mais qui 
garde la tête émergée au dessus des vagues en 
quête d’autres plages, d’autres horizons. Plotin 
a dû,  de manière prosaïque, parler de cette 
gloire de l’infini du visage, de chaque visage 
que peut représenter le nom dit propre dans 
le langage philosophique de son époque de la 
manière suivante  : «  Qu’est-ce qui a poussé 
l’âme humaine à oublier l’Un dont il parti-
cipe et auquel elle appartient totalement et à 
ne plus se reconnaître elle-même avec Lui ?...la 
pulsion du devenir, la discorde et la volonté de 
s’appartenir à soi-même…Chaque âme doit 
savoir que c’est elle qui a crée toutes choses 
et leur a insufflé la vie. C’est elle qui a crée 
le Ciel, le Soleil et les astres divins, l’ordre de 
leurs mouvements circulaires, l’Aire, la Mer et 
tout ce que la terre nourrit. L’âme est d’une 
nature encore plus élevée que tout ce qu’elle 
ordonne, meut et anime » (Ennéade, V, 1,1-
2). Dans son dialogue Cratyle, Platon laisse 
entendre que le nom propre constitue un te-
nant lieu de l’âme, tantôt avec justesse- nom 
divin, nom de force-, tantôt de manière inap-
propriée, inauthentique. 



16

« Car il est clair que les dieux donnent avec 
justesse des noms qui sont des noms naturels 
; ne crois-tu pas ?...Ne sais-tu pas que, parlant 
du fleuve de Troie qui livrait un combat sin-
gulier à Héphaistos…: Les dieux le nomment 
Xanthe et les hommes Scamandre ? » 

Ce passage de Platon qu’il met dans la bouche 
de Socrate correspond dans la philosophie 
africaine du nom, selon P. Tempels, à la sa-
cralisation traditionnelle et moderne du pro-
tocole de nomination avant, pendant et après 
le moment de donation. Les phénomènes 
de consultation, d’interprétation des signes, 
de transmission …jadis réservés au devin, 
au voyant, au sorcier, au prêtre, au prophète 
comme donateurs attitrés, sont aujourd’hui, 
parfois subrepticement, révolus aux pasteurs, 
aux gourous, aux chefs spirituels et aux poètes. 
Et aujourd’hui, le prénom, voir le surnom, 
jadis, du moins dans la description donnée 
par P.Tempels (1945, chap.IV, B), considéré 
comme simple épithète adventice prends de 
plus en plus la même importance que le nom 
intérieur pour exprimer au même titre que 
lui et parfois en une sorte d’oxymore avec lui, 
l’individualité essentielle, le propre, l’être et le 
devenir de l’individu comme dans le composé 
Panumpakole Bénédicte (Bénédicte Dureté 
de la vie terrestre). La modernité du kasàlà 
consiste à faire en sorte  que dans les ateliers 
ou stages initiatiques kasàlà, chaque partici-
pant devienne son propre poète, son propre 
voyant, devin, son propre prophète autocréa-
teur, créant ou imaginant par la même occa-
sion les conditions de possibilité d’une autre 
façon d’exister, d’un monde qui manque mais 
possible.

5. Conclusion

« C’est là-bas que tu es entré tout entier dans 
le nom qui est tien, que tu as marché d’un 
pas sûr vers toi-même » Le nom, la nomina-
tion sont au cœur de la pensée poético-pané-
gyrique chez J.N.S Kabuta. L’essence du 
kàsàlà, de la poésie élogieuse de soi et l’autre 
c’est la célébration du nom ou des noms de 
l’individu (naturel, vivant, culturel ou hu-
main). Le nom ou les noms célébrés sont dits 
noms poétiques ou noms de force (Mena’a 

bukole). Cette dernière expression nous a mis 
sur la piste du lien herméneutique, interpré-
tatif entre la pensée (du kasàlà) poético-pané-
gyrique et les cosmogonies, les gnosophies et 
surtout la philosophie bantoue telle que res-
tituées notamment par  P.Tempels (1945) et 
T. Fourche/H. Morlighem (2002). Dans ces 
interprétations comme dans la pensée poéti-
co-panégyrique le nom exprime la singularité 
collective  de l’individu, autrement dit,  Pour 
Kabuta, le kasàlà illustre bien une conception 
africaine du monde privilégiée qui consiste 
en  la reconnaissance simultanée de l’individu 
et sa coappartenance ontologique au « nous », 
à la grande famille des êtres lesquels ne sont 
rien d’autres que des forces. Par son nom, l’in-
dividu est constamment en relation d’être ou 
de force avec les autres. Pour réussir la relation 
de force, le rapport d’interinfluence ontolo-
gique, il faut vivre (à partir) de sa force, de son 
nom. Il faut sans cesse exister son essence tout 
en essencifiant son existence. Vivre (à partir) 
de sa force, du nom que l’on considère comme 
étant propre, c’est-à-dire, comme définissant 
sa nature propre, c’est habiter poétiquement la 
terre, c’est vivre en kasàlà dont J.Kabuta nous 
dit qu’il « aboutit à la transformation de la per-
sonne, à un nouveau mode de vie » (Kabuta, 
2010, PP.31, 101). Très concrètement, médi-
ter à partir de son nom propre, reconstruire 
narrativement, poétiquement son ou ses noms 
en en faisant un ou des noms de force peut 
déboucher sur une orientation où l’on se  dé-
couvre/crée une passion (ce qu’on aime), une 
profession (ce dans quoi on est bon et dont 
on peut tirer les ressources de subsistance), une 
mission et une vocation (ce dont le monde a 
besoin et qui constitue un appel, l’appel du de-
voir ou du destin si on enlève à ce mot son as-
pect de fatalité). Le nom propre, dans le cadre 
notamment de l’éloge de soi ou de l’autre, 
s’avère être une présomption de compétence et 
de performance qui relève d’une super compé-
tence éthique, à savoir, l’amour. Car « Le dis-
cours de l’amour est avant tout un discours de 
louange : dans la louange, l’homme se réjouit 
à la vue de son objet régnant au-dessus de tous 
les autres objets de son souci. La louange est…
une ‘’évaluation forte’’ émise sous le mode du 
chant » 



17

 C’est cette évaluation forte, au moyen du 
nom propre, qui constitue une fortification, 
un renforcement riche en estime de soi, en 
confiance en soi et en conscience de ses ca-
pacités, qui sont susceptibles d’accompagner 
l’individu depuis le cercle familial jusque 
partout dans le monde où il peut rencontrer 
autrui tout en consolidant son ipséité et en 
évitant ainsi à certains pièges tels ceux liés au 
nihilisme identitaire comme l’errance et le 
fanatisme qui alimentent sans cesse dans les 
sociétés, les régressions vers les violences et les 
guerres.

Références  bibliographiques 

Faïk-nzuzi madiya (1974), C., Kasala, Chant 
héroïque luba. Préface de Leo Stappers, 
Lubumbashi, Presse Universitaire du 
Zaïre

Faïk-Nzuzi Madiya, C. 1975),  Le kasala et ses 
traits essentiels dans la littérature orale tra-
ditionnelle luba », dans Cahiers d’études 
africaines, vol.15, n°59, PP.457-480

Foucault, M.(2008), Le Gouvernement de soi 
et des autres, (Cours au Collège de France 
1981-1982), Edition établie par F. Gros, 
Paris, Seuil/Gallimard

Foucault, M.(2001), Herméneutique du sujet, 
(Cours au Collège de France 1981-1982), 
Edition établie par F. Gros, Paris, Seuil/
Gallimard

Foucault, M. (1994), Dits et Ecrits I, II, II, IV, 
Editions établies sous la direction de D. 
Defert et F. Ewald avec la collaboration 
de J. Lagrange, Paris, Gallimard

heidegger, M(1988)., Les hymnes de Hölderlin 
: La Germanie et Le Rhin. Textes établi par 
S. Ziegler, traduit par Par F. Fedier et J. 
Hervier, Paris, Gallimard

Heidegger, M. (1973), Approche de Hölderlin, 
tr.fr. de Corbin, H., Deguy, M., Fedier, 
F., Launay, J., Paris, Gallimard

Heidegger, M. (1958), Essais et Conférences, 
trad. de Préau A., préf. de Beauffret, J., 
Paris, Gallimard

Kabuta, N.S. (2002), Dis-moi ton nom. Recall, 
Ghent University

Kabuta, N.S. (2003), Eloge de soi, éloge de 
l’autre, Bruxelles/Berne, Peter-Lang, 
PIE

Kabuta, N.S (2010), De la connaissance à 
l’éveil de soi. Suivi de kasàlà. Bruxelles/
Berne. Peter-Lang, PIE

Kabuta, J.(2015), . Le kasàlà : une école de 
l’émerveillement. Jouvence. Saint-Ju-
lien-en-Genevois

Maalu-Bungi, C.(2016), Meena’a bukole. 
Poésie d’exaltation luba. Lubumbashi, 
Kinshasa, Bureau zaïrois de traduction 
(Buzat

Mbembe, A.-SARR, F.,(2017) (dirs), Ecrire 
l’Afrique-Monde (Les ateliers de la pen-
sée), Dakar, Philippe Rey/Jimsaam 

Milis, M. (2008), Souviens-toi de ta no-
blesse. La pratique de l’autolouange ou 
l’accouchement du cœur. Une méthode 
pédagogique inédite. Paris, Le Grand 
Souffle

Milis, M. (2010), Exercices pratiques d’au-
tolouange, pour retrouver l’esprit d’en-
fance, découvrir le plaisir d’écrire, té-
moigner d’une beauté intérieure, Paris, 
Payot&Rivages

Platon (1989), Ion, Ménexène, Euthy-
dème, Cratyle. Texte établi et traduit 
par L.Méridier, Paris Gallimard/Les 
Belles lettres

Pommier, G. (2013), Le nom propre. Fonc-
tions logiques et inconscientes, Paris, PUF

Pommier, G. (2004), Comment les neuros-
ciences démontrent la psychanalyse, Paris, 
Flammarion

Ricœur, P.(2004), Parcours de la Reconnais-
sance. Trois études. Paris, éd. Stock

Ricœur, P.(1990), Soi-même comme un 
autre, Paris, Seuil

Ricœur, P(1986)., Du texte à l’action. Essais 



18

d’herméneutique II. Paris, Seuil (éd. de 
poche), 196

Ricœur, P.(1975), La métaphore vive, Paris, 
Seuil

Ricœur, P.- Dufrenne, M. (1947), Karl 
Jaspers et la philosophie de l’existence,  
Paris, Seuil, Serres, M. (1991), Le 
tiers-instruit, Paris, Gallimard/Fran-
çois Bourin

Tempels, P.(1959), La philosophie bantoue 
; tr.fr. de A. Rubbens, Paris, Editions 

Présence Africaine 

Tshiamalenga Ntumba,  La vision « ntu » 
de l’homme : essai de philosophie linguis-
tique et anthropologique, dans Cahiers 
des religions africaines. 7 (1973)


